#### "If Descartes Saw a Photograph...": Half-Cartesian Meditations on an Indelible & Incomplete Idea

Kyoo Lee

Note: Below is my manuscript on the (post-)Cartesian aesthetics of blindness, the main body of which, without footnotes, has been translated into Japanese by Prof. Keijiro Suga of Meijin University, widely-known in Japan for his translations of and writings on Continental Philoosphy and Theoretical Humanities. This article is a solicited contribution to the book that celebrates Susan Sontag's writings on photography, which Profs. Suga and Kojin Kondo (the leading Japanese scholar and translator of Walter Benjamin) edited in 2004. The contributors include Andrei Codrescu, Trinh Minh-ha and Susan Sontag.

Bibliographical Information: [CP/AL] 'If Descartes Saw a Photograph....' Kojin Kondo and Keijiro Suga et al (eds). *Shashin to no taiwa (How to Talk to Photography)*. Tokyo: Kokusho Kankokai. 2004; Translated by Keijiro Suga. [Moshi Descartes ga shasin wo mitanara] pp.167-84.

Japanese version attached at the end of the article.



Paul Strand, Blind Woman, 1916

#### 1. Why Descartes, Today?

I have a very good reason for offering this text to you, and I am confident that you will have an equally good reason for giving it your protection once you understand the principle behind my undertaking; so much so, that my best of commending it to you will be to tell you briefly of the goal which I shall be aiming at in [...] (7: 1/3)

This piece. I have been thinking of and around the title, since it was given<sup>2</sup> to me like a photograph that arrives in the mailbox, like a snapshot that takes one by surprise. So insecure, I began to ask around, trying to find out whether anyone had ever heard of such

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>http://www.getty.edu/art/collections/objects/o141970.html

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>I thank Keijiro Suga for this gift of vision.

a thing or even entertained such an idea. In the process of thinking with others<sup>3</sup> including my alter ego all intrigued or confused, about this, which one bored philosopher clarified helpfully as an anachronistic non-issue, I became certain of at least one thing: "if Descartes saw a photography," he would look at it *again* closely. What is it? What is trying to do to me? He would start thinking and talking about it, "it" inside out, trying to find out where it comes from and what it does to his mental health. He might even come up with a fanciful treatise on the "world" of photography. What relevance does "lightwriting" bear on Descartes the thinker of the "natural light" of reason? But given that photographic images are "external," would Descartes the thinker of interiority be interested in those things at all? My small attempt today to (re-)construct a small Cartesian discourse on photography is an elucidatory specification of a small idea I have that seems, however, worth unpacking: Descartes as a photographer of the mind.

But, wait a minute, can the mind be photographed? Or, is it the mind that one photographs? Or God, in fact?

Today, I find myself consistently fascinated by the photographic—as opposed to painterly—dimension of Cartesianism taken as a phenomenon of philosophical modernity. I am riveted by the Cartesian rhetoric of realism, whether scientific or mundane, and the impulse towards the mechanisation of perception, thematised and legitimatised through the engineering discourse such as *The World*, the *Treatise on Man* and the *Optics*. The early Cartesian eye, in the *Optics* for instance, as "a transfer station" (Appelbaum 1995: 10) turns the eye socket into the windowpane or the viewfinder. That is, "natural light is seen in the action of—or more neutrally as a movement in—a camera obscura" (Vasseleu 1998: 4, my insertion). It allegories "the eye of a newly dead person"<sup>4</sup> as the lens of the camera, "the hole of a specially made shutter" (6: 115/166) through which light passes. It is the Cartesian eyeball pure and simple, and by extension God's retina, his CCTV, that scans every detail and follows every move without/before judging: a heavenly panopticon without/installed for hermeneutic authority. But who takes/keeps photos? You may ask. But, why, that is a different set of questions asking: where the viewfinder is; what it selects/discovers; to whom vision belongs; who objectifies, etc. Such a preoccupation with the knowing—the good from the evil—subjectivity of God and by extension  $man^5$ , Augustinian rather than Cartesian (cf. Hartle 1986), and late Cartesian rather than early Cartesian, arises only after the question of *what* God is has been processed. And Descartes' definition and understanding of the nature of God is quite consistently

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>I owe many thanks to Nancy Bauer, Ros Diprose, Jonathan Dronsfield, Deb Tollefsen and Kyle Whyte, who helped me think through some of the issues explored here; special thanks to Brendan Prendeville, from whose expertise in visual arts I benefited greatly, and to Mary Beth Mader, a willing hostage to my reveries. <sup>4</sup> "(or failing that, the eye of an ox or some other large animal)"; in his letter to Mersenne in 1637 (1:378), Descartes tells him that the diagram (fig. 3. 2) used in the *Optics* is drawn from the brain of a freshly slaughtered sheep, adding that the physiology of the visual system is "common to beasts and men."

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 'According to Descartes, Christian moral teaching has not succeeded where the ancient pagan failed. Nowhere in the Discourse does he look to Christianity for guidance in the "conduct of life." [...] Theology does not teach anyone how to go to heaven, nor does it claim to: it is very certain that "the way is not less open to the most ignorant than to the most learned." And the examination of revealed truths [...] would require some extraordinary assistance from heaven. To examine revealed truths successfully, one would have to be "more than a man" (6: 8/114); 'Descartes' occupation belongs to "men purely as men (*homes purement homes*)". (6: 3/112) (Hartle 1986: 152)

mechanical: "pure intelligence" (10:218/5),<sup>6</sup> says an early fragment, and "a perfect machine, the idea of which is in the mind of some engineer" (7:14/10), says the synopsis of the *Meditations* too, curiously, reiterating the earlier reply to the 1<sup>st</sup> set of suspicions and objections raised regarding the author's *de facto* atheism; the upshot of his defence argument is, the perfect watchmaker cannot be held responsible for an imperfect watch.<sup>7</sup> Note also as a case in point of Descartes, the inaugural dreamer of a perfect machine: the article I of Part IV: The Earth, *The Principles of Philosophy* that concludes from the start, scandalously, that "the world [...] was created ready-made by God" (9B: 203/267).

Now more curiously, though, in Descartes' text, the very machinic materialism, devoid of intentional subjectivity, comes to generate, through the narrative "assimilation of vision to touch" (Wolf-Devine 1993:86), an "incarnational" account of the "close interweaving of the body and soul." It seems no accident that, of the five senses, touch, "the least deceptive and most certain" (11:5-6/82), receives the first and longest explanation from Descartes (9B: 318-9/281-2) with sight treated at the end (319/283). Why is touch important, even more important than sight, for Descartes the thinker of "clear and distinct ideas," of reason and intellect? And what kind, sense, of touch is it that he is privileging? The raw "sense" of touch, "infantile/childish" and virginal (7: 438- $9/296)^8$ , unfiltered by the uncritical habit or calculating intellect, is still quite literally present in and even formative of Descartes' sense of vision which we tend to think he intellectualises at the cost of ignoring the physical senses. The "9<sup>th</sup> and most worrying" point of concern in the 6<sup>th</sup> set of objections, based, as we will see, on a hasty reading of Descartes' so-called ocularcentric abstractionism, raises just that issue: "Owing to refraction, a stick which is in fact straight appears bent in water. What corrects the error? The intellect? Not at all; it is the sense of touch" (6: 418/281-2). About this putative case against the primacy of vision, physical or metaphysical, Descartes has this to say:

As a result of touching it, we may judge that the stick is straight, and the kind of judgement involved may be the kind we have been too accustomed to make since childhood, and which is therefore referred as the "sense" of touch. But the sense alone does not suffice to correct the visual error: in addition we need to have some degree of reason which tells us that in this case we should believe the judgement *based on touch* rather than that elicited by vision. And since we did not have this power of reasoning in our infancy, it must be attributed not to the senses but to the intellect. Thus even *in the very example* my critics produce, it is the intellect alone which corrects the error of the senses. (6: 439/296, *my emphases*)

Celia Wolf-Devine (1993: 84-88) reads this passage as exemplifying how the *Meditations* and thereby Descartes' later views on vision begin to erase decisively the sense of touch in favour of intellectual judgement. I cannot disagree. But the point I am and will be

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> "God separated the light from the darkness.' This text in Genesis means that God separated the good angels from the bad angels. The text cannot be understood literally, since a privation cannot be separated from a positive state. God is a pure intelligence.'

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> "Thus if someone possess in his intellect the idea of a machine of a highly intricate design, it is perfectly fair to ask what is the cause of this idea." (7:103/75); "Moreover I had already insisted in various places that I am dealing merely with the objective perfection or reality of an idea: and this, no loess than the objective intricacy in the idea of a machine of very ingenious design, requires a cause which contains in reality whatever is contained merely objectively in the idea." (7:135/97)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> And Descartes himself seems to like to play with—(ab)use?—the child: "Suppose we pass a feather gently over the lips of a child who is falling asleep, and he feels himself be tickled. Do you think that the idea of tickling which he conceives resembles anything present in the feather?" (11: 6/82)

highlighting throughout the pages that follow, à la Descartes above, is that the Cartesian judgement, second-order reflective consciousness, *is* still based on touch. We shall look into the logical and theoretical background to this seemingly un-Cartesian idea by linking the invisible, originary tactility of Cartesian perception to photographic precision. Such a foundational intrusiveness of tactility is, I am arguing, intrinsic to and even generative of Descartes' theory of vision as a whole that suffers from "some serious unclarities and inner tensions" (Wolf-Devine 1993: 92). What, and why, ambiguities? Wolf-Devine locates the issue this way: "Unfortunately, his zeal to provide a unified cerebral image of the object led Descartes into unfounded and erroneous physiological speculations as well as on a more subtle level, leading him to see the eye as functioning like a camera" (65; 93) and "the senses as yielding simple snapshots" (94). I must agree; but "unfortunately"? Those internal ambiguities are telling – something else than a mere misfortune.

Taking my cue from Wolf-Devine's thematic attention to the unfortunate unclarity in Descartes' theory of vision, I shall also address the question of "vision vs. blindness" in a broader discussion of the generic ambiguities of speculative modernity. Which of the two versions of the mind does Descartes end up favouring? The "imprint on the back of the eye/on the soul" (Optics)? Or the "homunculus, the little observer/judge" (Meditations)? Or does he prefer one to the other? Or did he have to? Or could he? Not quite: that will be my point. Although shifting his attention gradually from, for example, "seeing" to "judging" (differences between the two in perceptual level are clearer in the *Meditations*<sup>9</sup> that seems—ambiguously, we will see—to privilege the reflective activism of cogitare, "judging," over the passivity of sensorial imprint, "seeing"), Descartes "apparently remained satisfied with his account of vision in Optics" (Wolf-Devine 1993: 5; 88). For, indeed, "he continues to refer his readers to it throughout his life without any indication that he envisioned any major revisions to it."<sup>10</sup> The problem is "whether both the mechanical and the homunculus models are operative in all perception and whether homunculus model is eliminable in principle" (87). Unresolved is the irreducible materiality of idea and vice versa: the "dumb signs made in the brain" (Slezak 2003: 3-4, Cudworth and Glanvill cited) problem; the "dumb English speaker making out Chinese squiggles while locked up in a room full of Chinese dictionaries alone" (John Searle) problem. How does knowledge happen under such a condition? What and where is the point—or flow?—of transition from the brain's material contact with informational source to the ideational representation of it, whether in mental or linguistic format? The Early and also to a certain extent later Descartes' "mechanical" model of perception remains inspirational as much as perplexing. Following the "linguistic turn" of the 20<sup>th</sup> century post-Cartesian philosophy, J.W. Yolton (1984; 1996, cited in Slezak 2003), for instance, also following Searle, updates mechanical Cartesianism by translating the plugand-let-it-all-happen causality of sensory processes as "semantic" or "significatory," which Peter Slezak, following Descartes "a precursor of modern cognitive science" (2003:

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> "In spite of his claim that he is only reiterating what he says in the *Optics*, the picture presented here is in some respects very different from the one provided in the *Optics*. For one thing, the role of judgement here is clearly larger than it is in the earlier works. Even perceiving the stick as external ("located outside me") is said to involve judgement. […] It is, after all, through the sceptical doubts of Meditations that the externality of the things we perceive is thrown into question. *All* perception of distance, size and shape is now to said to involve "rational calculation," which is not true in the *Optics* […]." (Wolf-Devine 1993: 85) <sup>10</sup> The following references are cited: (6:331); (7:435); (9-2:310); (11:153, 156); (11: 337-8); (11-2:15).

11), sees as a nostalgically compromised misrepresentation of the author of the *Optics* who, I agree, is more of a code breaker than an interpreter. Yes, in the *Optics*, we will see,

*the images*, so to speak, *see themselves*. It is in this sense that we are to understand Descartes' argument against resemblance: Visual representations are not to be conceived on the model of our external pictures which resemble their referent, since this would require that they be seen by someone. Instead, it is sufficient if the images encode the relevant information about the physical objects. My suggestion is that it is such a notion of encoding [...] best captures Descartes's concept of the sign relation. (Slezak 2003: 7, *emphases added*); "Cognitive science is where philosophy goes when it dies." (2003: 11, Jerry Fodor cited)<sup>11</sup>

Likewise, even in the *Meditation* IV (6: 86-7/59-60) the "common sense (*sensus communis, le sens commun*)" is conceived in flat terms: it is, as both Yolton and Slezak note (Slezak 200: 4-8), that which is appointed by the natural reason to "send a signal"<sup>12</sup> to the innermost parts of the brain, to the effect of producing a certain localised surface sensation such as a pain in the foot, to the nominal "owner" of which, *res cogitans*, the origin of sensation is invisible. Now, it is the mechanism of photography that illustrates such independence of sensation: if "images are significant *surfaces*" (Flusser 2000: 8, *emphasis added*), photographic images are the significant surfaces that "see themselves" instead of, on behalf of, and for the sake of, the photographic viewer attracted to and misguided by the illusion of depth, literally therefore inferior to and metaphorically blinder than the camera. The camera is a machine "because it appears to simulate the eye and in the process reaches back to a theory of optics. A 'seeing machine'? (23)," is it not?

Apparatuses were invented to simulate specific thought processes. [...] All apparatuses (not just computers) are calculating machines and in this sense "artificial intelligences," the camera included. [...] In all apparatuses (including the camera) thinking in numbers overrides liner, historical thinking. This tendency to subordinate thinking in letters to thinking in numbers has been the norm in scientific discourse since Descartes; it has been a question of bringing thought into line with "extended matter" constructed out of punctuated elements. [...] Since Descartes at least [...] scientific discourse has tended towards the re-encoding of thought into numbers, but only since the camera has this tendency become materially possible. (Flusser 2000: 31)

Here, the non-mimetic encoding of Cartesian perception finds a photographic expression: photomaterialism is an ironic perfection of idealism; a modernist photograph, for instance. The ambiguity of speculative modernity is in the double knot of materialism and idealism.

Descartes begins his philosophical journey as a materialist focusing on the typography of perception (*Optics*, 1637); undergoes a theatrico-speculative mentalist phase (*Meditations*, 1641), while searching for the topography of the thinking I; and returns to materialism, a certain "natural" (11: 326/327) psycho-somatism (*The Passions of the Soul*, 1649) that seeks to locate an isomorphic, instantaneous link between a passion in the soul and an action in the body, i.e., the pineal gland, which he failed to discover even after "looking thoroughly" into a dead woman's body (3: 49). While travelling, the modern mind experiences various forms of its automatism, or performative tautology: the mind unfolds with an a-positional auto-inscription, "a brain-watching"; indulges in a positional auto-play, "a mind game"; and discovers its dispositional auto-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>I would like to acknowledge Mary Beth Mader's timely bibliographic intervention here.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> This is their, curiously unwitting, contemporary translation of the French original *faire sentir*.

mobility that shows itself in shifty sentiments such as hatred and generosity. In the *Optics*, something is photographing; in the *Meditations*, I am photographed; in *The Passions*, something photographed is in me. What is/remains to be seen? The photogenetic/graphic survival of the mind. Neither exactly an inert imprint nor merely a static homunculus, the Cartesian man moves somewhere in between: he is a cameraman. He is undead. He is a spectre. He is "someone lying in wait" (Flusser 2003: 33). My task today: find out how the photographically revitalised order of Cartesianism can offer us a tool for destabilising the very order of "Cartesianism." Let me go on toying with this half-idea; would you?



Josef Sudek, Shell and Eyeball Arrangement, 1956<sup>13</sup>

#### 2. Descartes Today: The Materialist

Descartes today would rely on a photography analogy instead of painting (7: 19-20/13) as the vehicle of his thoughts, when thematising "objective reality" (7: 40-3/27-9), the source of ideas that lies outside the perceptual subject. Today's Descartes is a materialist. That is my opening hypothesis, another opening in the legacy of Cartesianism.

The idea, of a heat or a stone for example, Descartes argues, must have been "put there" in my head "by some cause which *contains* at least as much reality as I conceive to be in the heat or in the stone" (4:41/28, *emphasis added*). Objective reality thus enfolded<sup>14</sup>, with varying degrees of clarity and distinctness, causes images to unfold in the mind with the corresponding degree of clarity and distinctness; the painter draws and draws on what she has already seen even when she, like Hieronymus Bosch or Salvador Dali, fabricates something radically weird that does not seem to exist in this world at all. Installed as such, "the Other is metaphysical" (Levinas 1969: 87); "the *cogito* in Descartes rests on the other who is God and who has *put* the idea of infinity in the soul, who had taught it, and has not, like the Platonic master, simply aroused the reminiscence of former visions" (86, *emphasis added*). "The knowing whose essence is critique," as Emmanuel Levinas says, "cannot be reduced to objective cognition; it" comes from the Other and "leads to the Other" (85). What is the modality of that originarily foreign link? The *Meditations* says "innateness," the divine given-ness of natural reason (4:51/35); the

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> http://www.andrewsmithgallery.com/exhibitions/josefsudek/js5\_1097.html

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> "[...] (T)he formal reality of the idea is like the reality of canvas and paint. The objective reality is like the organisation of the paint so that it represents a house, or a tree, or whatever. Assume for the moment [...] that all Cartesian ideas could be represented on canvas using paint. In this comparison, assume that just as all one's ideas are in the same mind, all images are painted on one kind of canvas, using the same oils. They would then all have the same formal reality, since they are all made of the same stuff. But depending on whether the image is of a house or a tree, the paint is organised differently on the canvas. These different patterns are like the differing objective realities of ideas." (Hatfield 2003: 159)

existence of God is inferred from the idea of perfection touched by—containing—the essence of God; this is an idealist deduction that deliberately disqualifies sensorial data as proof. Just one step further down the road then: *how* do we "receive" (4: 51/35) such a gift, "this idea from God"? How, in other words, does the installation of knowledge take place? By inscription: the answer the earlier and later Descartes provide in the *Optics* and *Passions of the Soul*, is that object reality "stamps" its image on the back of the brain; this shows the materialist direction, or origin, of Cartesian scientism, which seems oddly more contemporary, even hip, despite its even more archaic Aristotelian orientation.

If the modernity of painting is wedded to Cartesianism, so is that of photography, even more firmly. That is another way of framing my hypothesis that Descartes today would prefer the photographic model of seeing as an analogy of "clear and distinct" ideas. What is Cartesian about a photographic image is not exactly its evidentiary—use and exchange—value, worthless in itself once the image is treated as an external object of inspection. What is Cartesian is its innate impulse, its "ontological" desire," as Roland Barthes puts it, whose Cartesian drive (Shawcross 1997: 38) leads him to declare:

I wanted to learn at all costs what Photography was "in itself," by what essential feature it was to be distinguished from the community of images. Such a desire really meant that beyond the evidence provided by technology and usage, and despite its tremendous contemporary expansion, I wasn't sure that Photography existed, that it had a "genius" of its own. (2000: 3)

What remains constant and persistent in both the idealism of painting and the materialism of photography is the ontologised rhetoric of the "real, objective, genuine," rhetoric taken as a narrative orientation of the mind. It is the mind's urge to relate justice to truth through its attention to the justifiability of truth, "what remains (to be true), whatever the case." Painting sees; photography shows - including what painting does not and cannot see. The complacency of self-portrait (immortalised beauty) and the cruelty of an ID photo taken hurriedly (immortalised ugliness) are a case in point. Common to both is the rhetorical intent or power of the images to turn the true evident; the justificatory value of photography is, however, higher than that of painting, by virtue of its claimed access not only to evidence but to self-evidence of Being, which explains the coincidental relation between the decline of realist painting and the rise of photographic reproduction of the real. The feat of materialist culture in the late 1900s onwards entails the defeat of the idealist spirit, at least on that level of hermeneutic persuasiveness. The point is: the modernist grammar of photography, still in this age of "postmodernity" that survives on manipulative appropriation,<sup>15</sup> is considered and accepted as a more reliable, although still imperfect or no longer perfect, form of *containing* and processing the real that is

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Estelle Jussim's remark on the self-reflexive camera as 'the postmodern condition of the photograph' is worth noting here: 'Photographers who have abandoned the photographic modernists' insistence on "straight photography" (the unmanipulated print), combining words with pictures, painting on prints, or fabricating situations and objects to be photographed, are not necessarily postmodernists. To certify as a postmodernist, a photographer must also challenge the photograph as a reliable, or even rational, system of representation, and deny its aesthetic intent.' (Jussim 1989: 12)

otherwise fugitive.<sup>16</sup> In the photographically captured or mediated world where the rhetoric of the real is heightened one step above, the alterity of "the real world out there" ceases to be the secrets of the evil genius that absolute reason must totally summarily demystify through a complete objectification of them. Rather, the radical alterity of the real turns into the externally infinitised measure of truth by which alienated reason gauges its distance, or difference, from what is demonstratively true. What does a photograph do, do better than a painting? It claims a tight*er* coextensivity between Being and a being it claims to disclose. It is an externalised intensification of the ontological desire of "I see." Photography does not then destroy or disqualify the inner vision of the *cogito* but completes it; prosthetically, correctively and retrospectively as a mnemonic device that "captures the (otherwise invisible) moment." It "supplements pure" (Jacques Derrida) vision by inscription. A photographic click: it is an allegory of the blink of an eve. My thinking aspires to reach the level of clarity and distinctness the photographical rhetoric of perfect representation seeks to achieve; and my very aspiration replaces the ideal observer in me with the photographic meister, the pure form of "there is" and "there is what used to be there." I the photographer must die perfectly; the perfect machine, the eye of impersonal God, stands in for me. The spectrally materialised I thinks nevertheless, and thinks photographically. Jacques Lacan calls it the "gaze" of the *cogito*: "the gaze is the instrument through which light is embodied and through which I am photo-graphed" (Lacan 1977: 106). "Je suis = Je suis photo-graphie." In the painterly field of cogitation, I am the (hidden) gaze; in the photographic field, I am the gaze outside, of the lens.

Let me turn the clock back, more slowly and tightly. Perspectival painting is modern, for it exemplifies mental representationalism, the "picture in the mind" model employed in the *Meditations* (e.g., 7: 20/18), which turns the thinking I into an ideal observer, situated at the immovable zero point that anchors the act of observation. Yet curiously, the modernity of photography that externalises such "an inner world" by turning it inside out has already been prefigured by mechanical materialism in the *Optics*, the work of an amateur scientist inspired by prosthetic optical inventions such as "those wonderful telescopes" (6: 81/152). More invitingly, the text itself, in the absence of an alternative medium, relies on figural devices such as a ball and a blind man's stick for the "facilitation" (83/152)<sup>17</sup> of the reader's understanding of "the action of light" or rather its "movements" (88/155), viz., refraction and transmission, perceptual beings' access to which is therefore, so goes the argument, tactile first and foremost rather than "visual." Internal vision already is a translation—transmission/transcription—of tactile codes:

No doubt you have had the experience of walking at night over rough ground without a light, and finding it necessary to use a stick in order to guide yourself. You may have then have been able to notice that by means of this stick you could feel the various objects situated around you, and that you could even tell whether they were trees or

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>The textual malleability of photographic images is a separate, although ultimately inseparable, issue, which also necessitates the discussion of socio-political problems such as photographic images as primarily cultural productions and mythologies, and the fundamental superficiality of Bourgeois sign economy. <sup>17</sup> "Descartes' blind man provides a good vehicle by which to approach the neglected matter. His appearance, I have said, is unobtrusive. It threatens no great moment. The sheer weight of avoidance makes an indirect approach mandatory. Otherwise, a monumental resistance to self-examination rears its head, takes precedence, and the stop is secreted away. Besides, the blind man's character—like the gravedigger's in *Hamlet*—exemplifies the very experience sought for examination." (Appelbaum 1995: ix)

stones or sands or water or grass or mud or any other such thing. It is true that this kind of sensation is somewhat confused and obscure in those who do not have long practice with it. But consider it in those born blind, who have made use of it all their lives: with them, you will find, it is *so perfect and so exact* that one might almost say that they see with their hands, or that their stick is the organ of some sixth sense given to them in place of sight. In order to draw a comparison from this, I would have you consider the light in bodies we call 'luminous' to be nothing other than a certain movement, or a very rapid and lively action, which passes to our eyes through the medium of the air and other transparent bodies, just as the movement or resistance of the bodies encountered by a blind man passes to his hand by means of his stick. In the first place this will prevent you from finding it strange that this light can extend its rays *instantaneously* from the sun to us. (6: 83-84/153, *emphases added*)

Light is light: the lightness of light "in bodies" is supernatural as much as it is intrusive. Instantaneously sensed, it is hardly locatable or measurable in any theoretical manner or vocabulary. It is that precise. The touch of light, the photo-graphic "textuality" (Vasseleu 1998) of "luminous perception," is neither mimetic nor hermeneutical but crypto-grammatological. It is antecedent and superior to the recognition of light, for "the contact with light, the act of opening one's eyes, this lighting up of bare sensation, are apparently outside any relationship, and do not take form like answers to question. Light illuminates and is naturally understood; it is comprehension itself" (Levinas 1978: 22). Like Levinas, Descartes is noting the super-visual power of those born blind who "see" red none the less, through "some sixth sense," as if through speed. The ant starts crawling<sup>18</sup>; click.

It is blindness envy, the flip side of Freudian fear, talking. It is as if a supersensitive eyeball were attached to the fingertips that seem to see more and better! How do they do it? How do they see it? Here the sighted are reduced to mere voyeurs. Ironically, it turns out to be the blind who safeguard—bear witness to—the luminosity of "photological" (Derrida 1987: 27) reason, democratically<sup>19</sup> installed as such:

You *have only to* consider that the differences a blind man notes between trees, rocks, water and similar things by means of his stick do not seem any less to him than the differences between red, yellow, green and all the other colours seem to us. And yet in all those bodies the differences are nothing other than the various ways of moving the stick or of resisting its movements. Hence you will *have reason to conclude* that there is no need to suppose that something material passes from objects to our eyes to make us see

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Fear, like affection, is tactile: "the object pressing on us: when we touch something metal or something wood, the object presses in on us; this pressing-in results in a change, even if very slight, in body position, a change detected through the sense of balance. [...] If we try to attend to the sense of touch alone for a moment, putting aside what we experience of the object through the other senses, we sense only the body meeting with a resistance. The object presses my skin inward, and I discover the border between my body and the world. [...] The experience of boundaries [...] the exact area of sensation is experienced. When we take a step, the pressure of the shoe meets the ground in a particular place. Often, the experience of touch is the experience of location. If I am lying on a warm, sandy beach with my eyes closed, and an ant crawls up my arm, touch locates the exact position of the ant. In all cases, the sensation of touch gives us the sense of our body, not as an object but as a living being." (Sardello 1999: 40-1)

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Descartes "wishes to present a mechanistic view appealing enough to topple tradition. The view must supplant the former elitist presuppositions with ones thoroughly democratic. Mechanism, in counterdistinction to consciousness, supports the impulse to democracy." (Appelbaum 1995: 22)

colours and light, or even that there is something in the objects which resembles the ideas or sensations that we have of them. (6:85/153, *emphases added*)

Reached or touched, the Cartesian mind remains photologically-oriented and receptive. This case does seem to exemplify the ocularcentrism, "white mythology," of Western metaphysics, whether restaged in the manner of revisionary Platonic idealism, or reworked into "mechanised Aristotelianism" (Wolf-Devine 1993: 63) that disconnects and reconnects the soul-body link by binarising the very link. For Descartes, the *lumen naturale*, the master trope of perception (or ultimate hypothesis) that demands evidence, is the very and only reliable medium that enables sceptical doubts, namely, questioning; "I have no criterion for me expect from the natural light" (2: 59/78). As Derrida points out (1982: 266-7), in his debate with Michel Foucault on the extent to which Cartesian rationality exercises its political violence, what is never and cannot be put in question in the Cartesian scene of systematic doubts is that perceptual level, act, of differentiation in which even the mad, not to mention the blind, do and must participate. Now then, what seems more interesting is that the Cartesian thinker, the holder of clear and distinct modern vision, who now "has reason to conclude" as Descartes did, through whom the natural light repeatedly *reappears*, personifies that obscure intersection—blind, fumbling, boundary negotiation—between idealism and materialism; to the very ambivalence of speculative modernity's point of origin, does the res cogitans remain blind and bound. In this age of technological innovation and hyper-engineered capitalism that constantly converts traditionally transfixed "soul" knowledge into mobile units of stored information, the externalised, manipulated and prosthetically processed/accessed records of real time, namely, the memories/memoirs of the blind, replace the internal gaze of the Archimedean knower, both of which, I have been trying to show, have the Cartesian origin.



#### http://www.svcn.com/archives/saratoganews/09.30.98/CoverStory.html

#### 3. Descartes So Far: Blind

Blindness envy, I said. For the epistemological drive of Cartesian modernity harbours an ambiguity, the obstinately contagious kind: if the fear of blindness is for losing reliable evidence, falling into the "dark age" all over again, the desire for it comes from a need to secure more reliable evidence, to start all over again. Unclear? Is not the *Optics* written from the viewpoint of a blind man with a stick "wandering onto a stage (cf. Appelbaum 1995; viii)"? Accidental? Precisely! It is the accident pure and simple: the *Meditations*, a temporary suspension of the sense of the world, begins with a remembered panic.

To recall, the text opens with a deliberate self-deprivation of the senses, notably the physical vision, by the once-eclipsed subject. From the start, the author starts to act "as if" (7:19/13) he did not receive any visual information; more precisely, he aborts it as soon as it arrives, as if wishing to protect something (else) from the onrush of such empirical data. He "stops" (Appelbaum 1995). Wilfully, he "turns a blind eye" to what he sees, or more precisely, seems to see; again at the start of the *Meditation* III,

I will now shut my eyes, stop my ears and withdraw all my senses. I will eliminate from my thoughts all images of bodily things, or rather, since this is hardly, I will regard all such images as vacuous, false and worthless. I will converse with myself and scrutinise myself more deeply, and in this way I will attempt to achieve, little by little, a more intimate knowledge of myself. I am a thing that thinks. (7:34/24)

Beware, here: the dissociation of thinking from seeing does not necessarily amount to the separation of the mental from the physical. The metaphoricisation of vision, paralleling the withdrawal of the senses, does not necessarily lead to the virtualisation of ego's sensorial encounter with being, either. Good old "Cartesian dualists," against whom I am arguing, tend to jump too quickly here, more quickly than the older man in question. For "the fact remains," with Descartes we see again, "that at the moment I think, I think something, and that any other truth, in the name of which I might wish to discount this one, must, if it is to be called a truth for me, square with the 'true' thought of which I have experience" (Merleau-Ponty 1962: 398). The "tacit" or tactile quality of Cartesian cogitation, "the pure *feeling* of the self" (*emphasis added*), "the presence of oneself to oneself" (402-404)—as Maurice Merleau-Ponty says, "wanting to finish (t)his work (Phenomenology of Perception), [...] struggling blindly on" (369)—is such that "certain ideas are presented to me as irresistibly self-evident *de facto*," although "this fact is never valid de jure" (396). That is, cogito, sum: it may not have to be but is the case. For, "a feeling, considered in itself, is always true once it is felt" (378, emphasis added); "I touch myself only by escaping from myself" (408, emphasis added). This is a moment, of pure contamination, of pure empiricism in pure rationalism. The blind know it more clearly. This inscriptive tautology of what Derrida calls "auto-affection," this voice that keeps silent, "this silent *cogito* was the one Descartes sought when writing his *Meditations*" (402); "behind the spoken *cogito*, [...] converted into discourse and into essential truth, there lies a tacit cogito, myself experienced by myself" (403). I am with him; or them; or it - that which survives the extremely disabling conditions, unuttered, compressed memories. That is what the philosophical vision of Descartes discovers and recovers via "contact with truth," at the end of his quest for "evidence, the experience of truth" (395):

I may well close my eyes, and stops up my ears, I shall nevertheless not cease to see, if it is only the blackness before my eyes, or to hear, if only silence, and in the same way I can "bracket" my opinions or the beliefs I have acquired, but, whatever I think or decide, it is always against the background of what I have previously believed or done. *Habemus ideam veram*, we posses a truth, but this experience of truth would be absolute knowledge only if we could thematise every motive, that is, if we ceased to be in a situation.

Watch out! A situation: such a topo-graphic sense of touch "here is," on which the blind rely prosthetically for the mobilisation of their intellect, is generative of Cartesian reflection, a dialectical exercise in seeing and not-seeing conducted in, as Merleau-Ponty reminds us, an embodied situation. Levinas offers a similar remark on the "localised consciousness of the *cogito*" (not a hyper-rational meta-consciousness) which reminds me of Descartes' envy of the blind's "so exact and perfect," near-photographic perception:

Thought, which idealism has accustomed us to locate outside of space is [...] here. The body excluded by the Cartesian doubt is the body object. The *cogito* does not lead to the impersonal position: "there is thought," but to the first person in the present: "I am something that thinks." The word thing is here admirably exact. For the most profound teaching of the Cartesian *cogito* consists in discovering thought as a substance, that is, as something posited. Thought as a point of departure. There is not only a consciousness of localisation, but a localisation of consciousness, which is not in turn reabsorbed into consciousness, into knowing. There is here something that stands out against knowing, that is a condition for knowing. The knowing of knowing is also here: it somehow emerges from a material density, a protuberance, from a head. Thought, instantaneously spreads into the world, retains the possibility of collecting itself into the here, from which it never detached itself. (Levinas 1978: 68)

"A material density" of knowing testifies to the *de facto* universality of modern reflexive reason that, à la Levinas, I would qualify minimally as the pure vigilance of an insomniac: even the blind, the mute and the deaf, observes Descartes, possess the auto-dialogic soul, naturally given to and as reason that *there is*. But is that all? No, a more poignant point is: *especially* they do; Zatoichi, the blind swordsman! For "the tacit *cogito* [...] is anterior to any philosophy, and knows itself only in those extreme situations in which it is under threat" (404), in which it experiences—feels—the pure accident that is time, of things time gives. Then the sighted is blinder than the blind to the field of visual experience, of which we all find ourselves as part. How clouded is the vision of the sighted, those who, for example, "watch" TV to the exclusion of the dust on the screen? What is it the sighted see when they see? Do they see at all? The allegory of blindness, described earlier as the memories/memoirs of the blind, runs deeper than what the common sense accepts.

Take Susan Schulter, teacher of English composition, born blind:

Reading is my photography. When I read, I feel the way I imagine people feel when they look at pictures. I become transported to wherever it is that I'm reading about. Reading is my bridge between me and everywhere.

When I read, I hear it and I see it in Braille. When I read a book, like *Paradise Lost*, for instance, I can see the way the dots look in my head. It's tactile image, but it's there. I use the word see because it's so common. Now I also have a reading machine which runs like a scanner. It provides everything in auditory feedback. I find I remember text auditorily in chunks, and I can reconstruct a whole block at a time, whereas the documents I experience in Braille I remember more linearly, sentence by sentence. [...]

I get a real warm pleasure when I recall books I have read, like seeing somebody that I love after I haven't seen her or him for a few years. I get a sense of belonging when I can do that. It's a nice reminder that there really was a past, and that there is a sense of the future. It's a wonderful, grounding experience to have a record, a documentation that lives have existed before our own. I've always thought that writing and music have the power to say, "Yes, this confirms it—so-and-so was here before." I need that connection. I think it would be frightening to live only in the present. (1995: 14-7)

Schulter's story reveals some truths about human perception, the photographic nature of it, already explored in Descartes' meditations on vision. Two, I am singling out. First, seeing is reading. Photography, "light-writing," is read rather than seen. The reason for preferring the word *read* is twofold: it brings to light, à la Benjamin and de Man<sup>20</sup> the speculative materialists, the mechanical aspects of seeing as surface scanning rather than hermeneutic processing, which corresponds to "luminous" perception (e.g., 6:84/153)<sup>21</sup> swept clean, at least techno-ideally<sup>22</sup>, of selected representations or significations already embedded, however, in "a horizon of significance" (Merleau-Ponty 1962: 370, 390); the other sense of reading, more ordinary, applies to agential, interpretative or signifying processes, or the historico-cultural production and consumption of signs, the arbitrariness of which Descartes, too, à la *les postmoderns*, seems aware when he notes,

[...] Our mind can be stimulated by many things other than images – by signs and words, for example, which in no way resemble the things they signify. And if, in order to depart as little as possible from accepted views, we prefer to maintain that the objects which we perceive by our senses really send images of themselves to the inside our brain, we must at least observe that in no case does an image have to resemble the object it represents in all respects [...]. Indeed the perfection of an image often depends on its not resembling its object as much as it might. You can see this in the case of engravings: consisting simply of a little ink placed here and there on a piece of paper, they represent to us forest, towns, people and even battles and storms. [...] Even this resemblance is very imperfect, since engravings represent to us bodies of varying relief and depth on a surface which is entirely flat. (6: 112-3/165)

Misperception is caused by misreading or overreading. That is the act, schooled habit, of the mind, as illustrated by Descartes' passing optical—photographic—shot at the "men crossing the square" which, upon reflection he realises or truly "re-sees," is nothing other than "hats and coats (on the move) which could conceal automaton" (7: 32/21, my insertion); "I *judge* that they are men. And so something which I thought I was seeing with my eyes is in fact grasped solely by the faculty of judgement which is in my mind"; "It is obvious too that we judge shape by the knowledge or opinion that we have of the position of the various parts of an object, and not by the resemblance of the pictures in our eyes" (6: 140/172). That is how and why sense perception

Literature involves voiding, rather than the affirmation, of aesthetic categories. [...] We now have to recognize the necessity of nonperceptual, linguistic moment in painting and music, and learn to *read* pictures than to *imagine* meaning. – Paul de Man, 'Resistance to Theory', 1981

<sup>22</sup> The 7<sup>th</sup> discourse of the *Optics*, "On the Means of Perfecting Vision," conclusively stresses the need to "train the crystalline humour and the membrane which contains the pupil. [...] Those Indians who are said to be able to gaze fixedly at the sun, without their sight being obscured, must have doubtless beforehand, by often looking at very brilliant objects, trained their pupils little by little to contract more than ours" (6: 164-5). Worth noting is that "those Indians (*ces Indiens, Indi*)" refers specifically to the Indian Sages, "the Gymnosophists (*Les Gymnosophistes*)" (6: 493), whose ascetic wisdom comes partly from their athleticism.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Perception is Reading.

Only that appearing in the surface is readable... Surface that is configuration – absolute continuity.

<sup>-</sup> Walter Benjamin, 'On Perception Itself', 1917

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> "I would have you consider the light in bodies we call "luminous" to be nothing other than a certain movement, or very rapid and lively action, which passes to our eyes through the medium of the air and other transparent bodies, just as the movement or resistance of the bodies encountered by a blind man passes to his hand by means of his stick. In the first place this will prevent you from finding it strange that this light can extend its rays instantaneously from the Sun to us."

sometimes deceives us. First, it is the soul which sees, not the eye; and it does not see directly, but only by means of the brain. That is why madmen and those who are asleep often see, or think they see, various objects which are nevertheless not before their eyes: namely, certain vapours disturb their brain and arrange those of its parts normally engaged in vision exactly as they would be if these objects were present. (6:141/172)

In order for Descartes to conduct a non-judgemental, almost literal<sup>23</sup>, reflection on those things he has just seen or thinks he has seen, he must revisit the scene that is photographically "engraved," retained and formed "on the back of his eye" (6: 115-28/166-7); recalling, an act of retrieving information, is equivalent to developing the negative.

This second-order reflection too, as a corrective event, is photographic. That is my second point: photographing as reading is phenomenological – in the following sense. 'The act of photography is that of "phenomenological doubt," to the extent that it attempts to approach phenomena from any number of viewpoints. [...] The structure of the act of photography is a quantum one: a doubt made up of points of hesitation and points of decision-making" (Flusser 2000: 38-9). The zero-point of Cartesian reflection is not fixed in the mind of some homunculus figure fixed somewhere in the cogitative I. Itself mobile, it signifies the act of "leaping" to catch images. The Cartesian zero is not positional but vectorial, not spatial but temporal: "*Whenever* I doubt something, I am, I am that thing that doubts"; the photographic repeatability of this act, materially secured as such, secures *res cogitans*' access to its self-image. I am photographed, therein I am.



Hannah Villiger, Skulptural, 1993/4 (C-Print, Polaroid)

#### 4. Still Cartesian: Regressively Modern

Descartes the modern is the photo of a mischievous child who died too young, too soon.

We know too well Descartes the introverted, pathetic, dogmatic idealist whom we tend to bury, à la Heidegger, in the graveyard of modern subjectivism rooted in solipsism and dualism. "Whether we know it or not, whether we like it or not, we have been attending the funeral rites of modernism for many decades" (Jussim 1998: 3). But for whom exactly does the bell toll? At whom exactly do we point a finger? Can "a thing that

 $<sup>^{23}</sup>$  It is after all the eye that "corrects cultural errors" happening in the eyes of the beholder: "It is just that over a series of long days and long nights the image of the biological-sexual-sensual-genital-nigger has imposed itself on you and you do not now how to get free of it. The *eye* is not merely a mirror, but a correcting mirror. The eye should make it possible for us to correct cultural errors. I do not say the *eyes*, I say the *eye*, and there is no mystery about what that eye refers to; not the crevice in the skull but to that very uniform light that wells out of the reds of Van Gogh [...]" (Fanon 1967: 202).

thinks," let's call it an "I," be detached and localised as such? I have always thought it remained obscure and indistinct, for "it still appears—and I cannot stop thinking this—that the corporeal things of which images are formed in my thought, and which the senses investigates, are known with much more distinctness than this puzzling "I" which cannot be pictured in the imagination" (7:29/30). The *cogitans* is a kind of "sticky" knot, a mobile "unit" that keeps drawing the very map on which it situates itself as it moves along (across the uncharted field of blindness) like a disorientated tourist: In one of the two—"I" and "God"—signature moments of the *Meditations*, Descartes writes:

But why do I think this, since I myself may perhaps be the author of these thoughts? *Now, then what (Nunquid ergo<sup>24</sup>)*? Am I not, at least to some extent, something? *But,* I have just said that I have no senses and no body. *This is the sticking point (Hoereo tamen<sup>25</sup>)*: what follows from this? Am I not so bound up with a body and with senses that I cannot exist without them? But I have convinced myself that there is absolutely nothing in the world, no sky, no earth, no minds, no bodies. Does it now follow that I too do not exist? No: if I convinced myself of something (or thought anything at all) then I certainly existed. [...] I must finally conclude that this proposition, *I am, I exist,* is necessarily true whenever it is put forward by me or conceived in my mind. (7:24-25/16-17, translation revised, *emphases added*)

Lastly, in the Sixth *Meditation*, [...] the mind is proved to be really distinct from the body, but is shown, not withstanding, to be so closely joined to it that the mind and the body make up a kind of unit. (7:15/11, Synopsis)

So close: the problem here, the non-identity between the mind and the body poses, is that of not so much primacy as proximity; between the inside and the outside; between a "pure substance" (self-awareness) and a "pure extension" (bodily occupation). The relation between the two, the event of observation and the observed space located as the situation of observation, is what photographic time—halt, wait, gap, suspension—at once swallows and recuperates through a retroactive "development" of the material framed thereof. The author of the thoughts above, the photographic thinker who records each turn, or shot, *punctum*, of reflection (cf. "but, now, then, ?," etc.), does not exactly privileges the mind over the body; he only distinguishes one from the other, while trying to clarify and arrange the spatio-temporal relations between them geometrically and sequentially. What, upon reflection, becomes clear to the modern subject is then not the difference between the mind and the body per se, which is never consistently maintained in the Meditations or anywhere else, but the very border-line idea of the inside/outside, which photographic images temporally digitalise through the performative rhetoric of punctuality; the ensuing acts of measuring,<sup>26</sup> grid-locking, enable every move towards the individuation of thoughts. But what is it that escapes every thought, shot and image? Such is the ontological impulse of Cartesian reflection that remains, à la Derrida, "hauntological"; something immediately "sticks" to someone who thinks ... tries to think

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>To paraphrase: "since or if this is the case, in light of what has been said, then, what now?" "*Quidnun*?" furtively introduces a suggestion which must be considered absurd or unreasonable in the *face* of the very thing that has been just said (cf. *OLD* notes the self-referentially ironic usage of this word).

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>To paraphrase: "we have reached the sticky point of argumentation, for we can see that, having followed the line of argument, these two problems would always recur alternately in succession."

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> mirrored in the engineer's vocabulary of "the very exact demonstration" (7:6/6) that mobilises the *Meditations* e.g., "equally, clearer, more precise, more perfect, more... than, as ... as possible, not as... as."

even a non-thought; "the referent adheres" (Barthes 2000: 6) repeatedly. Why is there the ontological persistence of the referent? As Alain Badiou observes it, who stresses a need to move "towards a new style of philosophy, a style in the school of Descartes for example" (2002: 50), the question that remains as a legacy of speculative Cartesianism is: *"how can a modern doctrine of the subject be reconciled with an ontology?"* (3) Descartes, with all his ambiguities, inhabits that intersection between egology and ontology, still left intercut; what Descartes the photographer does is to sharpen that edge.

I, a Cartesian double?, still then believe in the arresting power of the photography, where "the demonstrative proofs ought to be given with the aid of philosophy. [...] For us who are believers, it is enough to accept on faith that the human soul does not die with the body" (7:1-2/2:3). It does not die. It will not die. A choice given, I, the postmodern Cartesian still suffering "the crisis of the real" (Grundberg 1999), would remain blind, which seems more, oddly promising. As a fellow Cartesian narrator, now dead, once noted, the photograph "attests that what I see has indeed existed" (Barthes 2000: 82). But rather than "restoring what has been abolished" (82), it marks "what has been" (85) once there and still is: the soul, "what is nonetheless already there" (52). The cogito restores, not only the "material density" of perceptual experiences but, the "temporal thickness" (Merleau-Ponty 1962: 398-9)<sup>27</sup> of them; so does a photograph, or more precisely the retroactive punctuality of its syntax that uses the blind man as its straw man/subject. "Once there is a *punctum*, a blind field is created (is divined)" (Barthes 2000: 57): this would mean, a photograph blindly marks and keeps time the mortal seer cannot see. The helio-captured soul—à la Socrates the remembered desire of ontology—keeps moving, migrating, through the lightly written presence of an object, akin to stamped images of God that are ineradicable as much as inaccessible. This modern invention, the Camera, reproduces the punctuated inertia of time and space framed into "a/the moment." Every photographic shot is an unintentional decision of and for ontology touched by the sense of the real, hauntingly real. My own, mere decision to reciprocate this irreversible provocation, "If Descartes saw a photograph...," is that of a gambler in search of a transtemporal possibility of truth, or a textual materialisation of the question, how and where to locate the site truth eventuates itself "immediately" (Marion 1999: 146)<sup>28</sup> adhesively; "possibly" Rene "is still alive today: but where? How? What a novel!" (Barthes 2000: 83).

Yes, I am being regressively modern. Still, I happen to believe that we have not outlived Descartes in some important sense which I have been trying to articulate; for the last few years since I subjected myself to the process of independent self-indoctrination, I have been seeking to prove that – if only to myself. "I briefly touched on the topics of" (7:7/2:6) Cartesian tactility and affect in essays<sup>29</sup> on somnambulism and the "touch" of imagination/madness, where I suggest we re-read Cartesian self-reflexivity, the "reflex" of the modern mind, somatically or existentially rather than phenomenologically or

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 'To sum up, we are restoring to the *cogito* a temporal thickness. If there is not endless double, and if "I think," it is because I plunge on into provisional thoughts and, by deeds, overcome time's discontinuity. Thus vision is brought to rest in a thing seen which both precedes and outlasts it.'

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>"The ego affirms its claim to Being right away, if one admits the letter of the formula that places the primal utterance in the *Meditationes* – namely, "*Ego sum, ego existo*." [...] The ego constitutes an ontology immediately, without the assistance of *cogitation*."

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 'Poetics of Philosophical Somnambulism: the Case of Descartes the Olympian Dreamer" (Jacobson Essay Prize, 2001/ Rodopi, 2003, forthcoming); "The Madness of Measuring Madness: Foucault vs. Derrida on Descartes' Madmen" (The Charles Fu Foundation Essay Prize, 2002, publication in preparation)

egologically, which the postmodern critique of the modern subjectivity of consciousness turns into a modernist banality; after all however, the "passions of the soul" (11:323-488/326-404), as the author himself perceives with the "natural" (11:326/327), literalised poignancy of a dying man, are a sure sign of the originary agitation, emotive restlessness, of human being, are they not? "My purpose there was not to provide a full treatment, but merely to offer a sample, and learn from the view of my readers how I should handle these topics at a later date" (7:7/6); *the* picture of what I am thinking seems still unclear, yet again, I am advancing a version anyway, hoping to have at least some "peace of mind" in the end (6: 74-75/149), which is just what a modern individual must seek "above everything else: tranquillity," according to the alter ego of this essay. What stops me from not writing, Descartes aptly summarised there for me into two reasons: (1) the need for a publicly tested, not simply privately examined, life and (2) the brevity of life:

Every day I am becoming more and more aware of the delay which my project of selfinstruction is suffering because of the need for innumerable observations which I cannot possibly make without the help of others. Although I do not flatter myself with any expectation that the public will share my interest, yet at the same time I am unwilling to be so unfaithful to myself as to give those who come after me cause to reproach me some day on the grounds that I could have left them many far better things if I had not been so remiss in making them understand how they could contribute to my projects.



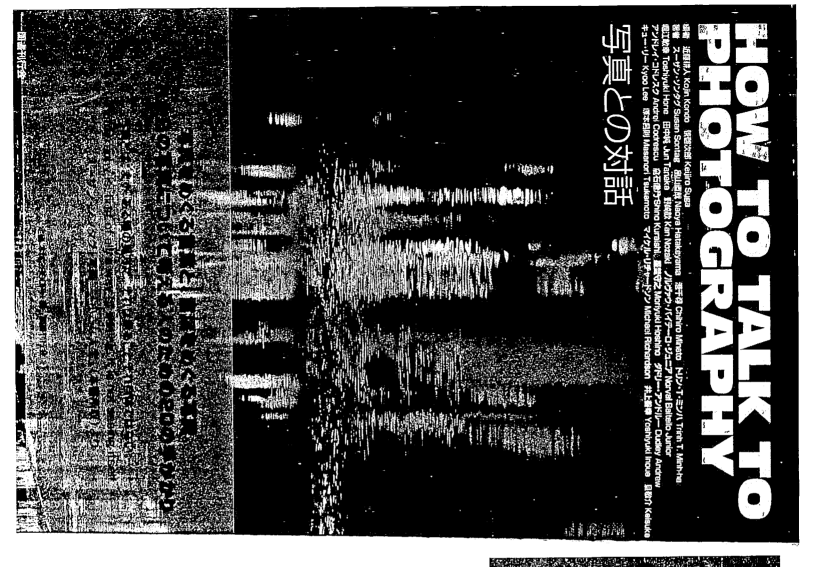
Diane Arbus, Identical Twins, Roselle, N.J., 1967

In a portrait, I'm looking for the silence in somebody. – Henri Cartier-Bresson

#### References

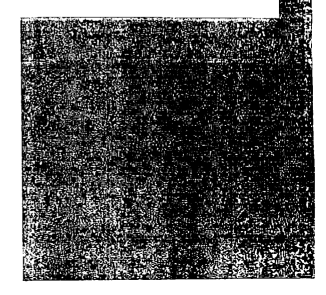
**Descartes**: Citations to Descartes' texts are made using the pagination of Charles Adam and Paul Tannery (eds.), *Oeuvres de Descartes* (Paris: Vrin/C.N.R.S., 1964-76)/followed by the corresponding page(s) in John Cottingham et al. (eds.), *Philosophical Writings of Descartes*, 3 Vols. (Cambridge: Cambridge University Press, 1984-5); (7:7/6) is the Latin and French Original Vol. 7, page 7, and the English page 6.

- Appelbaum, David. 1995. The Stop. Albany, NY: State University of New York Press.
- Badiou, Alain.2002. *Infinite Thought*: Truth and the Return of Philosophy. London: Continuum.
- Barthes, Roland. 2000. *Camera Lucinda*. Trans. Richard Howard. NY: Vintage.
- Derrida, Jacques. 1982. Writing and Difference. Trans. Alan Bass. NY and London: Routledge.
- Fanon, Frantz. 1967. Black Skin White Masks. Trans. Charles Lam Markmann. NY: Grove Press.
- G Flusser, Vilém. 2003. Towards a Philosophy of Photography. Trans. Anthony Mathews. London: Reaktion Books.
- Grundberg, Andy. 1999. Crisis of the Real: Writings on Photography Since 1974. NY: Aperture Foundation, Inc.
- □ Hartle, Ann. 1986. *Death and the Disinterested Spectator*: An Inquiry into the Nature of Philosophy. Albany, NY: State University of New York Press.
- □ Hatfield, Gary. 2003. Routledge Philosophy Guidebook to Descartes and the Meditations. London; Routledge.
- Jussim, Estelle. 1998. *The Eternal Moment*: Essays on the Photographic Image. NJ: Apertune Foundation.
- Lacan, Jacques. 1977. The Four Fundamental Concepts of Psycho-analysis. Trans. Alan Sheridan. NY: Norton.
- Levinas, Emmanuel. 1969. *Totality and infinity*. Trans. Alphonso Lingis. Pittsburgh: Duquesne University Press.
- Levinas, Emmanuel. 1978. Existence and Existents. Trans. Alphonso Lingis. Hague and Boston: Martinus Nijhoff.
- □ Marion, Jean-Luc. 1999. *On Descartes's Metaphysical Prism*: The Constitution and the Limits of Onto-theo-logy in Cartesian Thought. Trans. Jeffrey L. Kosky. Chicago& London; Chicago University Press.
- □ Merleau-Ponty, Maurice. 1962. Phenomenology of Perception. Trans. Colin Smith. London: Routledge.
- Sardello, Robert. 1999. *Freeing the Soul from Fear*. NY: Riverhead.
- C Schulter, Susan.1995. In Nadine Rosenthal ed. Speaking of Reading. Portsmouth, NH: Heinemann.
- □ Shawcross, Nancy M. 1997. *Roland Barthes on Photography*: The Critical Tradition in Perspective. Gainesville, Florida: University Press of Florida.
- Slezak, Peter. 2003. "Descartes' Startling Doctrine of the Reverse Sign Problem." www.arts.unsw.edu.au/hps/sts\_core\_links/sts\_staff\_homepages/p\_slezak\_site/ArticleLinks/Slezak-Descartessigns.pdf
- □ Wolf-Devine, Celia. 1993. *Descartes on Seeing*: Epistemology and Visual Perception. Carbondale: Southern Illinois University Press.
- □ Yolton, J.W. 1984. Perceptual Acquaintance from Descartes to Reid. Minneapolis: University of Minnesota Press.
- □ Yolton, J.W. 1996. *Perception and Reality*: A History from Descartes to Kant. Ithaca: Cornell University Press.



[Japanese] 'If Descartes Saw a Photograph....' Kojin Kondo and Keijiro Suga et al (eds). Shashin to no taiwa (How to Talk to Photography). Tokyo: Kokusho Kankokai. 2004; Translated by Keijiro Suga. 'Moshi Descartes ga shasin wo mitanara

「<u>もしデカルトが写真を見たなら…</u>」.pp.167-84



になるだろう。と梅を乗り越え、彼が見ていない未知の光景を確実に目にすることと梅を乗り越え、彼が見ていない未知の光景を確実に目にすること戦後を捕らえようとする。私たちはその背後から近づいてやすやすレーは撮影日読に犯している。柵を越えることができぬまま、彼は悔のむこうに一九六〇年代の「サタム」を発見、とルクセル = ショ単なのだ。一九九四年七月三〇日土曜日、リヨン近郊の膝端の鉄世界なのだ。一九九四年七月三〇日土曜日、リヨン近郊の膝端の鉄に出された光景ではなく、見る者によって拓かれるそのひとだけのし出された光景ではなく、見る者によって拓かれるそのひとだけのに低い、ガソリンのみならず「本質」をも意味する。ガソリンポンプのルクセル = ショレーが写真集のタイトルに組み込んだ ESSENCE

- \* NICOLAS ROUXEL CHAUREY, ENQUETE D'ESSENCE, EDITIONS
- \* CHBISLIVE KODEZ' 1998
- CALLERY, 2001. \* JOEL STERNFELD, WARVAL, MARVAL, PARS, 1988. \* OHRISTIAN LOUIS, WATIONAL 7, MARVAL, PARS, 1988.
- \* UN BALLON DANS LA PHOTO, lexies d'Umberto ECO, Anton Iron, EN YTIES CALERIE MUNICIPALES DU CHATEAU D'EAU TOUIOUSE 1000
- VUES, GALERIE MUNICIPALES DU CHATEAU D'EAU, TOULOUSE, 1998. \* THIERRY DES OUCHES, FRANCE, REGARD INTIME, EDITIONS DU

COLLECTIONNNEUR, PARIS, 2000.

もしデカルトが写真を見たなら…

Kyoo Lee. "If Descardes Saw a Photograph...": Half-Cardesian Medifations on an Incelible & Incomplete Idea. 不完全な、でも忘れることもできない、ある潜想をめぐる半テカルト的省察

ったい何だ? こいつはいったい、おれに何をしようとしているのいて、じっと検討をはじめるだろうということだ。おお、これはいなった。「もしデカルトが写真を見たなら」彼はまたもやそれにつえてくれた――わたしは少なくとも一つのことを確信できるようにトの時代には写真はなかった)であり問題になりえないと親切に救うちに――もっとも一人の哲学者はそれはひどい時間錯誤(デカルかれら(わたし自身の分身を含めて)とともにこれについて考えるる? すると誰もが、興味をもつか当恐するかしてしまったのだが、え、こんな問題、知ってる? こんなこと、考えてみたことがあないに。ひどく不安になって、わたしはみんなにたずねて回った。ねたしはずっと考えついて、してっていて、このエッセー。このタイトルについて、わたしはずっと考えつ

ついて徹底的に、それがどこからやってきて、彼の精神の健康状態

かな? 彼はそれについて考え、語りはじめるだろう。[それ」に

キュー・リー(管営次郎=訳)

Paul Strand, Blind Woman, 1916.

Im1rt.0781 & I 0\s10eido

- なぜ、今日、デカルトなのか?

う。(デカルト「窃猴」) がめざしている目標について簡単にお貼ししておくことでしょがめざしている目標について簡単にお貼ししておくことでしょで、それきあなた方に推奨するにあたっての最善のやり方は、私い理由があるものと私は確信しているのです。そういうわけなのあなた方がそれに対して保護を与えてくださるのにも、同様によあります。そして私の企ての背後にある原理を理解されたとき、この一文をあなた方にささげるのに大変によい理由が、私にはこの一文をあなた方にささげるのに大変によい理由が、私には

じのなかのフレー

õ

の夢を最初に見た人であるデカルトの、次のような例にも注意して を負わせるわけにはゆかない、ということだった。また、完全機械 ものだ。彼の弁明の要点は、完全な時計職人に不完全な時計の責任 概観でもそれは一完全な機械であり、その観念はどこかの技師の心 初期の断片では神とは一純粋な知性」だというし、「省祭」の内容 今日わたしは、哲学的モダンの現象としてのデカルト思想の写真 本性をめぐるデカルトの定義と理解は、一貫して機械論的だ。ある それとも、じつは神なのだろうか? 期デカルト的ではなく後期デカルト的な問題意識は、「神とは何な それとも、写真が写すのは心なの? でも、ちょっと待って。心って、写真に撮れるの?

す。すなわち、一自然光はカメラ・オブスクラの動き----あるいは カルト的目は、眼窩を窓あるいはファインダーのようなものとみな 「屈折光学」に見られる、「乗換駅」(アッペルパウム)みたいなデ れた知覚を機械化しようとする衝動に、目をみはるのだ。たとえば 間論」一屈折光学」のような巧妙な議論により主題化され正当化さ れ世俗的なものであれ)をめぐるデカルトの修辞と、「字宙論」「人 ているのを自覚している。わたしはリアリズム(科学的なものであ 的次元(絵画的次元と対立するものとして)に、自分が魅惑を感じ

**「特別に作られた錢戸の穴」にたとえ、光がそこを通過してゆくの** それは「死んだばかりの人の目」をカメラのレンズにあたる部分、 より中立的にその内部での運動---として見られる」 (ヴァスレウ)。

うして見ると、私を批判する人たちが出してくる例そのものにお は諸感覚ではなく知性に由来するものにちがいないでしょう。こ てこのような推論の力は子供のころにはなかったのだから、それ われわれに教えてくれる、何らかの程度の理性が必要です。そし による判断ではなくて触覚にしたがう判断を信じるべきであると に十分ではありません。それに加えて、こういった場合には視覚

図ある主観性をもたないこの様被的唯物論が、「触覚の視覚への同

にも冒頭からこう結論を述べている。「世界は神によりレディメイ

おこう。「哲学原理」第四部「世界について」は、スキャンダラス

して投げかけられた当初の疑念や反論に対する答えをくりかえした

の中にある」といっている。これはデカルトの事実上の無神論に対

のか」という問いが処理されたあとで、はじめて生じてくる。神の

をめぐる、デカルト的というよりはアウグスティヌス的、それも初

は、また別の話だ。神が、ひいては人が、知ること(登悪の区別)

属するのか」「誰が奢体性を与えるのか」などといった一連の聞い

どこにあるのか」「それが何を選択しノ発見するのか」「視覚は誰に

だ、とあなたは疑問に思うかもしれない。しかし「ファインダーは ティコン(一斉監視装置)。だったら誰が写真を協る/保管するん

なき、あるいは解釈者のために設置されたのではない、天のパノブ

ャンしあらゆる動きを追う、閉回路テレビみたいなものだ。解釈著

て考えるなら神の網膜、判断なく/判断以前にあらゆる細部をスキ

ドのものとして創造された」

ところがいっそう興味深いことに、デカルトのテクストでは、意

いてすら、感覚の過ちを正すのは知性だけであることがわかりま

~4

の間いを、こんな風に位置づける。「不幸にも、物体の統一的な脳 んな曖昧さなのだろう、そしてなぜ? ウルフ=ディヴァインはそ どころかそれを生んでいるものだというのが、わたしの主張だ。ど ディヴァイン)をかかえているデカルトの視覚理論に内在し、それ 体として見るならば「何かひどい曖昧さと内範の緊張」(ウルフ = てみょうと思う。睡覚性がまずこうして介入してくることこそ、全 原初の触覚性と写真的正確さとをむすびつけることによって、探っ 考え方の論理的・理論的な背景を、デカルト的知覚の目に見えない うことなのだ。わたしたちは、この一見したところ非デカルト的な 判断、二次的な反省的意識が、やはり触覚に基礎をおいているとい 先ほどのデカルトにならってわたしが強調したいのは、デカルトの る。それにわたしは反対はしない。けれども以下のページにおいて、 し知的判断をとりはじめたことを典型的にあらわす部分だと見てい がってデカルト後期の視覚をめぐる考え方が、触覚を決定的に消去 セリア・ウルフ=ディヴァインはこの一節を、「省祭」が、した

内イメージを確立しようとするあまり、デカルトは土台のない誤っ

はこう述べている。 形而上学的な優越性に反論するためのこの仮説において、デカルト 正すのは何か?「知性?」まるでちがう。触覚だ」視覚の物理的・ で、じつはまっすぐな棒が水の中では曲がって見える。その誤りを 検討事項は、まさにその問題をとりあげている。「光の屈折のせい ように、第六群の反論にある、一九番目の、もっとも憂慮すべき」 ルトのいわゆる視覚中心主義的抽象論を急いて読んでみればわかる 字どおり現前しているばかりか、その形成にも関わっている。デカ ているという風にわれわれが考えがちであるもの――のうちにも文 デカルトの視覚――他の肉体的諸感覚を無視してまで彼が知性化し のない感覚、批判なき習慣や計算高い知性を通過していない感覚は、 のだろう?「触覚のなまの「感覚」、「乳児/幼児」じみていて汚れ 彼が特権視しているのは、どんな種類の触覚、触覚のどんな側面な 触覚がそれほどまでに重要、視覚以上に重要なのだろう? そして **念」の思想家、理性と知性の思想家であるデカルトにとって、なぜ** にまわされているのは、偶然ではないと思われる。「明晰判明な観 触覚がデカルトから最初の、そして最長の説明をうけ、視覚が最後 五隠のうちで一あざむくことがもっとも少なくもっとも確実である」 接なむすびつき」をめぐる「肉体化」の説明を生みだしているのだ。

化」(ウルフ=ディヴァイン)という物語を通じて、「肉体と魂の密

と呼ばれます。けれどもこの感覚だけでは、視覚の過ちを正すの まりによく慣れている判断であり、それは触覚という「感覚」だ くでしょう。そしてそこに関わっている判断は、子供時代以来あ さわってみれば、様がまっすぐであるとわれわれには判断がつ

69

ŝ

に何かを教えてくれる――単なる不幸ではないのだ。 とはどういうことなのだろう? これらの内的な曖昧さは、たしか たのだと。これにはわたしも同意せざるをえないが、「不幸にも」 ップショットを産出しているだけだ」と考えるようになってしまっ のことをカメラみたいに機能するもの」と捉え「諸感覚がただスナ た生理学的推察に迷いこんだばかりか、より微妙なレベルでは、目

となく、読者にむかって屈折光学を参照するようにといいつづけて しかに、「彼は生涯をつうじて、大きな変更を考慮中だと述べるこ 足したままだったようだ」 (ウルフ=ディヴァイン)。というのもた りはっきりする)、「どうやら「視覚論」での視覚をめぐる説明に満 ―ただし後で見るように曖昧なかたちで――「省祭」においてよ への刻印という受動性「見ること」よりも重要視するように見える いだの差異は、コギターレ「判断すること」の反省的能動性を感覚 に注意を移していくのだけれども(知覚のレベルにおける両者のあ カルトは、たとえば「見ること」から「判断すること」へとしだい たのか?「必ずしもそうではない、というのがわたしの考えだ。デ のかう そうしなくてはならなかったのか? そうすることができ 観察者/判事である小人」(省察) か? 彼はどちらか一方を選ぶ の背後ノ魂への刻印」(屈折光学)か? それとも「ホムンクルス、 ち、デカルトは結局いずれを好むことになるのだろうか? 「眼球 の対立という問題も、考えてみたい。心の二つのヴァージョンのう きものの曖昧さをめぐる、より広い讒論における「視覚」と「盲目」 ディヴァインにヒントを得て、わたしはまた視覚=省祭的近代につ デカルト視覚論における不幸な不分明さに注意をむけるウルフ゠

いたのだから」。問題は、「樓橇論的モデルとホムンクルス・モデル イメージは、いわば、自分自身を見るのだ。類似に対するデカ する。というのも「視覚論」では よりはコード破壊者だと考えているのであり、わたしはそれに賛成 った捉え方であると見ている。彼はデカルトのことを、通訳という スリーザックは、「屈折光学」の著者に対するノスタルジックで誤 「近代認知科学の先駆者」としてのデカルトにしたがうピーター・ って、機械論的デカルト主義をアップデートする。ところがこれを、

ルトの反論は、この意味で理解されなくてはならない。視覚表象

セメの因果関係を「意味論的」「意味形成的」と翻訳することによ

W・ヨルトンは、「つなげば後は起こるにまかせる」的な感覚プロ

的転回」にしたがいながら、またサールにもしたがいつつ、チャ

るものでもありつづける。二〇世紀ポスト=デカルト哲学の「曹語

ルは、インスピレーションを与えてくれるとともに、当惑させられ

までは後期デカルトもそうだったのだが) 知覚の「機械論的」モデ

象への移行点はどこにあるのだろう? 初期デカルトの(ある程度

触から、情報についての(心的イメージであれ實語であれ)観念表

知識はどのようにして生まれるのだろう?「脳と情報源の物質的接

しょうとする」問題(ジョン・サール)だ。そんな条件のもとで、

者がまるでいたずら書きみたいにしか見えない中国語の文字を理解

**語の辞書ばかりおかれた部屋に閉じこめられた口のきけない英語話** 

しかり。それは「脳内で作られる無害の記号」問題であり、「中国

未解決のまま残るのは観念の還元不可能な物質性であり、逆もまた

モテルを原理的に捨てることができるかどうか」ということだった。

があらゆる知覚において有効なのかどうか、そしてホムンクルス

なったのだ。(フルッサー「写真の哲学のために」) てきたが、この傾向はカメラによってはじめて、物質的に可能に 科学的言説は思考を数字により再コード化するという傾向をもつ いうことが問題だった。(……) 少なくともデカルト以後 (……) 素によってできた「延長物」と思考を一致させられるかどうかと 向が、デカルト以後の科学的書説の規範だった。区切りのある要 優先する。文字による思考を数字による思考に従属させるこの傾 …) すべての装置において、数による思考が緑的な歴史的思考に メラを含めて、計算機であり、この意味で「人工知能」だ。(… た。(……) あらゆる装置(コンピュータだけではなく) は、カ 装置は特定の思考プロセスをシミュレートするために発明され

唯物論と観念論の結び目のうちにある。 ならない。スペキュラティヴ (視覚的=思素的) な近代の両義性は、 スト写真に見られるように、観念論のアイロニーによる完成にほか 表現を与えられている。フォトマテリアリズムは、たとえばモダニ ここではデカルト的知覚の非ミメーシス的なコード化が、写真的

た」末にも見つけることのできなかった、あの〈松果体〉のことだ。 ゆくのだ。このつながりというのは、女性の死体を「くまなく探し 健の「自然な」心身相関主義(「魂の受動性について」) へと帰って だの同型的・即時的なつながりそつきとめようとする唯物論、ある 心論的段階を通過する。それから魂の受動性と身体の能動性のあい **(考える私)のトポグラフィーを探究しつつ、理論的=省察的な唯** 点を合わせることによってはじめている (一風折光学」)。 ついで デカルトは彼の唯物論者としての哲学的を旅を、知覚の類型に焦

> - チック)。 学が死後にむかうところ」(ジェリー・フォダー)なのだ(スリ ける記号関係をもっともよく捉えるものだ。「認知科学とは、哲 したいのは、そうしたコード化という考え方こそ、デカルトにお をコード化するのであれば、それでじゅうぶんなのだ。私が提唱 そうではなくて、イメージが物理的対象物についての関与的情報 ではない。なぜならこれは、それを見る誰かを必要とするから。 は参照対象に似た外的な図というモデルにしたがって考えるべき

またそのことをつうじて視覚理論を考えさせる、見る機械」として をおびた表面なのだ。カメラが機械であるのは「それが目を刺激し、 な)写真を見る人になり代わって「みずからを見てくれる」、意味 たかって文字どおりカメラよりも劣った(比喩的にいってより盲目 メージとは、深さの幻想により誤った方向にみちびかれている、し メージとは意味をおびた表面」 (フルッサー) であるなら、写真イ てくれるのは、写真のメカニズムにほかならないだろう。もし「イ 覚の起点は目に見えない。ところで、そんな感覚の独立性を図辨し 者」に生じるのだが、レス・コギタンス(考える物)にとって、感 りたとえば足の痛みのような局所的な表面の痛みが名目上の「所有 部分へと「慣号を送る」ように任命されたもののことだ。これによ クが二人とも記しているように、自然理性により脳のもっとも深い ス)がはっきりと定義されている。それは、ヨルトンとスリーザッ おなじように一第四省察」では一共通感覚」(センスス・コムニ

のことにちがいない。

心のなかのファーム

デカルトは唯物論者なのだ。これがわたしのはじまりの仮説だ。 として、絵画ではなく写真のアナロジーに頼ることだろう。今日の 念の源泉としての「客観的現実」を主題化するとき、思考の乗り物 もしもデカルトがいま生きていたなら、知覚主体の外部にある観

れたものであるということを説く。神の存在は神という本質に含ま ているのか? 『省祭』は「本有性」、つまり自然理性が神に与えら その本源的に異質なものへのむすびつきは、どんなかたちでなされ 〈他者〉からやってくる」のであり「〈他者〉にむかってみちびく」。 **酢的である知識は客観的認知に還元することはできない。それは** している!。エマニュエル・レヴィナスがいうように「本質的に批 ヴィジョンを回想させるにはとどまらない――神という他者に依拠 け教えた――そしてプラトンにおける主人のようにただ単に過去の ヴィナス)。「デカルトにおけるコギトは、魂に無限の観念を植えつ づける。こんな風に設定されるとき、「(他者)は形而上的だ」(レ 人たちでさえ、画家は自分がすでに目にしたものをひたすら描きつ この世にはとても存在しえないと思われるひどく面妖なものを描く させる。たとえサルバドール・ダリやヒエロニムス・ボスのように、 れに対応する程度の明晰判明さをもって、心の中にイメージを展開 さまざまな程度の明晰判明さによってくるまれた客観的現実は、そ て」私の頭の中に「おかれた」にちがいないと、デカルトはいう。 にあると私が思うのとおなじだけの現実性を含んでいる理由によっ たとえばへ熱マとかへ石マといった観念は、「少なくとも熟や石

動揺させるための遺具となりうるかを探ることだ。それでは、この 性化された次元が、いかにして「デカルト主義」の秩序そのものを わたしの本日の仕事。それはデカルト主義の、写真によって再活 霊なのだ。彼は「待ちながら横たわっている者」(フルッサー)だ。 あいだのどこかを動いている。彼はいわばカメラ人間、非死者、幽

ば、単なる静的なホムンクルスでもなく、デカルト的人間は両者の

心の光生成的ノ写真的な残存だ。必ずしも不活性の刻印でもなけれ

られた何かが私のうちにあるのだ。見える/ことになるのは何か?

祭」では、へ私~が写真に撮られている。「情念論」では、写真に撮

ずから発見する。「屈折光学」では、何かが写真を撮っている。『省

だのといった、刻々と移り変わる感情をしめす布陣の自動性を、み

をもつ自動作用、「心のゲーム」にふける。そして惜しみだの寛容 己=記載、「脳の観察」をおこないつつ展開する。それはまた位置

上の同語反復を、さまざまなかたちで体験する。心は不定位の自 旅をしているとき、モダンな心はオートマティズム、あるいは実践

中途半端な思いつきを、さらに進めてみよう。



imin.7e01\_6ai\xabuztasoi \2noijididxa\moo.ynall6gdjimzwanbn6.www\\;qjjd Josef Sudek, Shell and Eyeball Arrangement, 1956.

信できなかったということだ([明るい部屋])。 か、それがそれ自体の「霊」をもっているのかどうか、私には確 までの拡大ぶりにもかかわらず、写真が本当に存在するのかどう

階上に高められた、写真によって補足され媒介される世界では、 と考えられ、うけいれられているのだ。現実性のレトリックが一段 もの(いまだに不十分でありもはや完全でないことは明らかだが) ものである現実を囲いこみ処理する形式として、より信頼がおける ても、手法として使われる写真のモダニスト的文法は、迷れやすい らした。要点は、こういうこと。この「ポストモダン時代」にあっ 少なくとも解釈学的説得力のレベルで、観念論的精神の敗北をもた の理由でもある。一九〇〇年代後半以後の物質主義文化の興隆は、 ズム絵画の衰退と写真による現実の復製の勃興が同時に起きたこと ず、存在の自明性にまで迫ることができるからだ。これは、リアリ 絵画のそれよりも高い。それは写真が、明証的なもの一般のみなら イメージの修辞的意図ないしは力だ。けれども写真の正当化価値は、 醜さ)を考えてみよう。両者に共通するのは、裏実を明示化する、 己満足(不滅化された美)と身分証明写真の残酷さ(不滅化された もの、絵画には見えないものも含めて。セルフ=ボートレートの自 **つけるもの」のことだ。絵画は見る。写真は見せる。絵画が見ない** ってむすびつけたがる。真理とは「どんな場合にも(真で)ありつ 心は正しさと真理を、真理の正当化可能性に注意をはらうことによ れたレトリック、心の物語的傾向として採用されるレトリックだ。 るのは、「実在する、客観的な、純粋な」ものをめぐる存在論化さ 絵画の観念主義と写真の唯物論の両者において、つねに教拗に残

絵画の近代がデカルト主義とむすびついているとすれば、写真も もかかわらず、奇妙に現代的で、ヒップですらあるように思われる。 源をしめすが、それはずっと古いアリストテレス的方向性をもつに うものだった。これはデカルト科学主義の唯物論的傾向ないしは起 答えは、客観的現実がそのイメージを脳の背後に「刻印する」とい ならびに「魂の受動性について」で初期・後期のデカルトが与える どのようにおこなわれるのか? それは刻みによる。「屈折光学」 「うけとる」のかという話になる。貫い換えれば、知識の設置は、 われわれはそのような贈り物、「神からのこの観念」をいかにして をわざと無効とみなす、観念論的議論だ。それをわずかに進めると、 れた完全性という観念から准論されるのだと。これは感覚的データ

(ショークロス) はバルトにこんな風にいわせる。 が一存在詰的欲望」と呼ぶものであり、その「デカルト的衝動」 くなる。デカルト的側面とはイメージの本有的力、ロラン・バルト ージが外的対象として検査されるとき、それ自体としては価値がな ての価値――それは使用価値であり交換価値だ――ではない。イメ 写真イメージのデカルト的側面というのは、必ずしもその証拠とし だだろう、というわたしの仮説を枠づける、もう一つのやり方だ『 |明晰判明」な観念のアナロジーとして視覚の写真的モデルを好ん そうだ。しかも、よりいっそう強く。これが、デカルトは今日なら

際の使用によって得られる証拠の彼方で、現代におけるこれほど かった。その欲望が本当に意味するところは、テクノロジーと実 真を他から区別する本質的特性が何なのかを、どうしても知りた **私は写真とは一それ自体」では何なのか、イメージ群の中で写** 

173

よりも、まずは触覚的に迫らなくてはならない、ということになる。 によると、知覚存在がそうした光の動きに接近するには、「視覚」 助け」として、球体や盲人の杖といった喩に頼ることだ。その議論 が、屈折や伝達といった「光の動き」についての読者の理解の一手 いっそう興味深いのは、代替手段をもたないこのテクストそのもの たアマチュア科学者の著作の、機械的唯物論の中に予兆されていた。 遠鏡」をはじめとする新発明の人工補助物的視覚機器に刺激をうけ する写真的近代は、すでに「屈折光学」という、「あのすてきな望 る。それなのに奇妙にも、そんな「内的世界」を褒返しにして外化 行為の基点となる不動のゼロ地点に位置する、理想的観察者に変え われた「心の絵」モデルそのものだから。これは考える私を、観察 画はモダンだ、なぜならそれは心的要象主義、つまり「省祭」で使 時計を戻して、もっとゆっくり、緊密に進んでみよう。遠近法絵 のまなざし、レンズのまなざしのことなのだ。

わたしとは(隠された)まなざし。写真的領分では、わたしとは外

すなわち、わたしは光によって精かれる。絵画的な思考の領分では、

ト=グラフされる(光に刻まれる)ものだ」。わたしは存在する、

感覚は、長いあいだ練習した入でなければ、混乱し、頼りないも 泥か何かを当てることすらできたでしょう。たしかにこういった 囲にあるいろいろな物体にさわり、それが木か石か砂か水を草か くてはならなかったはずです。すると、その杖によって自分の周 いた経験がおありでしょう。自分をみちびくために、杖を使わな 疑いなく、あなたは夜にでこほこの地面を、灯りをもたずに歩

内的視覚はすでに触覚的コードの翻訳――伝達/転記――なのだ。

たちの、超=視覚力について記している。ほら、蟻がはってるよ。 るで速度にでもよるかのように、赤い色を「見る」ことのできる人 ルトは、生まれつき盲目でありながらも「なんらかの第六感」、ま

150 ダ)のまばゆさを守る――目撃者となる――のは、畜人のほうなの 民主的に設定された「光論理的」(フォトロジカル)な理性(デリ 視覚をもった人間が、単なる覗き陸へと貶められている。皮肉にも、 るんだろうな? どうやって見えるんだろう? ここでは、健常な のほうがずっとよく見えるかのようなのだ! いったいどうやって のうらやみだ。まるで超高感度の眼球が指先についていて、そっち そこで語られているのは、フロイト的恐怖の裏面である、盲目へ いそり。

何かがあるのだと思うことすら、必要ないのだと、結論していい るいは物体の中にわれわれがそれについて抱く観念や感覚に似た ら何か物質的なものが目に伝わってくるのだと考えることも、あ い。したがって、われわれが色彩や光を見るにあたっては物体か な動きぶり、あるいはその動きに対するさまざまな抵抗でしかな す。それでいて、これらの物体に関して、差異とは杖のさまざま 同様に明らかなものだということを、考えてみるだけでいいので 差異は、われわれにとって赤、黄色、緑その他の色がもつ差異と 木や石や水やその他の物のあいだに、杖を使って盲人が気づく

ことになります (傍点は引用者)。

はかたちにならない。光は照らし、それは自然に理解される。それ 見たところあらゆる関係の外側にあり、開いに対する答えのように ふれること、目を開くこと、むきだしの感覚に対するこの照明は、 それは光の認識に先行し、それに優越している。というのも「光に マトロジカル(ひそかに隠されたかたちで刻まれている)なのだ。 スレウ)は、ミメーシス的でも解釈学的でもなく、クリブト=グラ 密なのだ。光の触覚性、「光の知覚」の写真的「テクスト性」(ヴァ **粟によっても、つきとめることも計ることもできない。それほど厳** 自然的だ。ただちに感知されるそれはまず、どんな理論的方法や話

は理解そのものなのだ」 (レヴィナス)。 レヴィナスとおなじくデカ

のまなざしは、それによって光が肉体化し、それによって私がフォ ャック・ラカンはそれをコギトの「まなざし」であると呼ぶ。一そ されたわたしは、それでも思考するし、しかも写真的に考える。ジ の目が、わたしの代わりを務めてくれるのだから。こうして幽霊化 わたしは完璧に死ななくてはならない。完驥な機械、公正無私な神 つてあったものがある」の純粋形式に、置き換える。写真家である しの中の理想的観察者を写真の達人、「そこにある」と「そこにか 明さに達したいと熱望している。するとその熟望そのものが、わた の完全表象のレトリックが達成しようとしているレベルの、明晰判 う音、それは目のまばたきのアレゴリーだ。わたしの思考は、写真 て、視覚の「純粋な補遺」(デリダ)となる。写真のカシャッとい 工補助物的に、矯正的に、回顧的に、補完する。それは刻みによっ り方では目に見えない)瞬間を捕捉する」記憶術の遺具として、人 るわけでもなく、むしろそれを補完し完成させる。「(それ以外のや がってコギトという内的なヴィジョンを破壊するわけでも失効させ う存在論的欲望が、増幅され、外化されたものなのだ。写真はした だの、より緊密な一致を主張する。写真とは一わたしは見る」とい 写真はへ存在〉と、写真が見えるようにすると称する存在とのあい 枚の写真は、いったい何を、絵画よりもうまくできるのだろう? いかに離れてしまったか遠ってしまったかを計る尺度)になる。一 外された理性がそれによって真であると論証可能なものから自分が くて、現実の根源的他著性が、外的に無限化された真理の尺度(疎 精霊〉がこっそりもたらしたものであることをやめる。そうではな で純粋理性が即座に断固として暴きたてなくてはならない、<悪い 「そこにある現実世界」の他著性は、それを完全に客観化すること

のだったかもしれない。けれども生まれつき目が見えない、ずっ

٩:

光は軽い。光の「物体における」睦さは、厄介であるとともに超 。(啡 かせるのは奇妙だなどと、考えずにすむでしょう(傍点は引用 まず、あなたはそんな光が太陽からわれわれに光線を瞬間的に届 媒介として、われわれの目に飛びこんでくるのだと。こうすれば つうじて手に伝わってくるように、空気やその他の透明な媒体を さい。それが、ちょうど盲人が出会った物体の動きや抵抗が杖を 種の運動、あるいはきわめて早く活発な動きだと考えてみてくだ めに、一光っている」とわれわれが呼ぶ物体における光を、ある た第六感の器官だとすらいえそうなほどです。これと比較するた って見ている、あるいは杖とは視覚の代わりにかれらに与えられ かれらにおいてはそれが非常に完全で正確なので、まるで手によ とそんな感覚によって生きてきた人の場合を考えてみましょう。

もしデカルトが写真を見たなら

175

の現代にあっては、外化され、操作され、人工補助物によってプロ トへと絶えず変換している、技術革新と高度に制御された資本主義 に固定されていた「魂」の知識を、貯蔵された情報の可動的ユニッ ギタンスがこうして盲目で、拘束されたものであることだ。伝統的 う点だ。視覚的近代の起点にひどい両義性を与えるのは、レス・コ -盲目で、手探りの、境界をめぐる交渉----を体現しているとい えし再出現する)が、観念論と唯物論のあいだのあの灰暗い交錯点 覚の持ち主であるデカルト的思想家(彼をつうじて自然光がくりか ろがここでいっそうおもしろく思われるのは、明晰判明な近代の視 にはいかない、そんな差異化の知覚レベル、知覚行為だった。とこ ないものとは、畜人はおろか狂人すらも参加する、参加しないわけ 雑織的懐疑という場面でけっして間われることのないもの、聞いえ 相手どった輪争においてデリダが指摘しているように、デカルトの 度まで政治的暴力を行使するかについての、ミシェル・フーコーを する以外の判断基準をもたない」。デカルト的合理性がいかなる程 唯一の、非常に信頼のおける媒体なのだった。一私は自然光に由来 極の仮説)は、懐疑論的な懐疑、すなわち聞いかけを可能にする、 ラーレ(自然光)という、閉証性を求める知覚の比喩(あるいは究 をしめすものではないようだ。デカルトにとってルーメン・ナトゥ レス主義」(ウルフ=ディヴァイン)へと変更されたものであれ― することによって分離したり連結したりする「機械論的アリストテ たプラトン的観念論であれ、あるいは魂=肉体の絆をまさに二分化 の例は、酉欧形而上学の視覚中心主義、「白い神話」――修正され 的な心はフォトロジカルな傾向をもち、受け手でありつづける。こ

**ら書かれていたのではなかっただろうか? 偶然だって? その通って「舞台上をうろついている」(アッペルバウム) 菌人の視点かおすことを意味する。明解じゃないって? 「毘折光学」は杖をも信頼できる明証性を確保することの必要、ふたたび初めからやりなに陥ってしまうことを意味するのだとすれば、首目への欲望はよりら。冒目への恐怖が、僖頼できる明証性を失いふたたび「暗黒時代」近代の認識論的衝動には、ひどく感染的な両義性がひそんでいるか「首日へのうらやみ、とわたしはいった。というのは、デカルト的** 

が、このいずれもがデカルト的な起源をもっていることを、わたし

想が、アルキメデス的認識者の内面のまなざしに取って代わるのだ。

あるいはかれら、あるいはそれと、ともにある――極度に力を奪う

コギト、私自身によって表現された私が憐たわっている」。私は彼、

すなわち言説へ、本質的真理へと変換されたものの背後に、暗黙の

きながらデカルトが探し求めていたものだった」。「膳られたコギト、

きこみ、この沈黙を守る声、「この沈黙のコギトこそ「省寮」を書

(デリダが「オート=アフェクシオン」と呼ぶ)この同酷反復の書な経験論の瞬間だ。盲人は、それをもっとはっきり知っている。

のだから。これは純粋な汚染の瞬間、純粋な合理主義における純粋

真であり」「私は私自身から迷れることによってのみ私にふれる」

とはそれ自体を考えたとき、いったんそれが感じられたならつねに

然性はないかもしれないが、そういうことになる。なぜなら「感覚

に」。すなわち、cogito, sum 私は考える、私はある。そうである必

だし「この事実はけっして de jure (法的) に有効なものではないの

て抗いがたくもde facto(事実上)明証的なものとして現れる」、たィは書いている――は非常に強いので、「ある祖の観念は私にとっ

を終えたいがために審目に苦闘をつづけている」とメルロ=ポンテ

覚」「自己に対する自己の現前」――「この仕事 (「知覚の現象学」)

ルトの思考の「暗黙」ないしは触覚的性格、「自己という純粋な感

思考と一致する」(メルロ=ポンティ)という事実のことだ。 デカ

とっての真理と呼べるものであるとき、私が経験してきたへ真なる〉

でも私が莫理と呼びたいと思うようなあらゆる莫理は、それが私に

は私が何ごとかを考えていること」そして一いまある真理を退けて

ルトとともにわれわれに見えるようになるのは「私が考えるときに

ずっと早く。というのも、以下のような事実は残るのだから。デカ

だが)、ここであまりにも性急に結論を下す。デカルト本人よりも、

【省祭】は、バニックの記憶からはじまっている。り! それはまさに、単なる偶然。世界の感覚の一時的中断である

セス/アクセスされた現実の時間の記録、すなわち重人の記憶/回

ところ。ところ。ところ。と「見ないふりをする」のだ。ふたたび「第三省察」のはじまりの彼は自分が見るもの、より正確には見えているらしいものを、わざたいと願っているかのように。彼は「停止する」(アッペルパウム)。う。まるでそんな経験的データの奔流から何か(他のもの)を守りのだ。より正確には、彼はそれが到来すると、ただちに捨ててしま情報をまったく受けとらなかった「かのように」ふるまいはじめる分で進断することからはじめられる。冒頭から、著者はまるで視覚界い出すために、テクストは感覚、特に視覚を、主体がわざと自

物なのです。自分のことをよりよく知るように努めましょう。私とは思考する自分のことをよりよく知るように努めましょう。私とは思考する分自身と対話し、私自身をもっと精密に調べ、そうして少しずつ、うつろで、誤った、無価値のものと見なすことにしましょう。自いうか、これはむずかしいので、そうしたすべてのイメージをいう。なの思考から、物体のあらゆるイメージを捨てましょう。といまれは目を閉じ、耳をふさぎ、すべての感覚を遮断しましょ

「デカルトニデ論者たち」は(わたしはかれらに反論しているわけと感覚を通じて出会うことには、必ずしもつながらない。古き良き這断と並行しておこなわれる、視覚のメタファー化は、自我が存在離すのは、必ずしも心と肉体の分離を意味するのではない。感覚のここで気をつけなくてはならない。考えることと見ることを切り

30,98/CoverStory.html

もしデカルトが写真を見たなら

176



はしめそうとしてきたのだった。

○ これまでのデカルト――「首目」

考えること決定することのすべては、つねに以前に信じたことお つけてきた意見や信念を「括弧にくくる」ことはできるが、私が すぎないにせよ聞くのを止めるわけでもない。同様に、私は身に 目の前の暗黒のみにせよ見るのを止めるわけではないし、沈黙に 私が目を閉じ、耳をふさいでみるとしても、たとえ見えるのが

([知覚の現象学])。 ときだけ、すなわち状況内にいることを止めたときだけなのだ **的発講となるのは、ただわれわれがあらゆる勧携を主題化できた** つまりわれわれは真理を有するけれども、真理のこの経験が絶対 こなったことを皆景としてなされている。Habemus ideam veram

とんど写真的といっていい知覚をうらやんでいたことを思い出させ はわたしに、デカルトが盲人たちの「きわめて正確で完全な」、ほ メタ薏胧ではなく)についておなじようなことを述べていて、それ だ。レヴィナスもまた「コギトの局所化された意識」(超合理的な 見ることと見ないことの弁証法的行使によっておこなわれるもの ポンティが思い出させてくれるとおり、身体化された状況において、 がって動員するわけだが、これはデカルト的省寮、つまりメルロ= ラフィックな触覚であり、盲人は自分の知性を代用的にそれにした 気をつけて! 状況とは「ここにある」ことの、きわめてトポン

~è>

.

というアレゴリーは、常識ではうけいれられない深みにまで達して たい、見えているのか?「寅人の記憶/回想として語られた、宣目 の視覚は。見える人は、見ているとき、何を見ているのか? いっ ば、スクリーン上のほこりに気づかずにテレビを「見ている」人々 りも箇目だ。見える人の視覚は、いかに蠢っていることか。たとえ が参加している視覚的経験という領野において、見える人は盲人よ ものごとを、経験する(感覚する)のだ。そのとき、われわれ金貫 そのときそれは時間という純粋な事故を、時間によって与えられる が危機にさらされた極端な状況下でのみ、みずからを認識する」。 いうのは「暗黙のコギトはいかなる哲学にも先行するのだが、それ

見よう。 生まれつきの首人である英作文絞師スーザン・シュルターの例を

に、運ばれていくのです。読書は私とすべての場所をむすぶ橋で が想像する感覚を、私も味わっています。読んでいる文章の場所 **読書は私の写真です。読むとき、人々が写真を見て感じると私** 

° of

2 VG

蓄機械ももっています。それはすべてを音声でフィードバックし だからです。さて、私はまたスキャナーみたいにして作動する蹉 ある。見るという曹崇を使うのは、それがごくありきたりな単語 に見えています。それは触覚的イメージですが、たしかにそこに 「楽園喪失」のような本を読むとき、私には点字の点々が頭の中 訪もとき、点字の中に私は閉きとり、見るのです。たとえば

ヴィナス「存在と存在者」) った〈ここ〉において、しっかりと立つ可能性を保持する。(レ てゆく思考は、けっしてそこからみずからを引き離すことのなか として、頭から出現する。臓時のうちに世界にむかってひろがっ ここにはある。それはどのようにしてか、物質的濃密さ、突起物 のものの条件であるような何かがある。知ることを知ることも、 されない。ここには何か知ることに抗しているもの、知ることそ **意識の局所化があり、それは意識に、知っていることに、再吸収** だから。出発点としての思考。周所化の意識があるだけではなく、 わち位置を与えられた何かとしての思考を発見することにあるの カルトのコギトのもっとも深い教えは、実質としての思考、すな こで一物」という一語は、見事なまでに正確だ。というのも、デ える何物かである」という、現在形の一人称にゆきつくのだ。こ ある」という非人称的な位置にゆきつくのではない。「私とは考 排除される身体とは、対象物としての身体だ。コギトは「思考が られてきた思考は (……) ここにある。デカルト的懐疑によって

観念論によって空間の外に位置づけるようわれわれが習慣づけ

ているということなのだ。座頭市のことを考えてみるといい! と いや、きわめつけのポイントは、かれらが人並み以上にそれを有し、 して、自己対酷的な魂をもっている。でも、それだけだろうか? にいわせれば、箇人も聾啞者も、自然に与えられた、生得の理性と 眠者の純粋な蕃戒状態と、最小限の定義を与えてみよう。デカルト の普遍性を証責する。それに対してわたしは、レヴィナス流に、不 知ることの「物質的濃密さ」は、近代の反省的理性の事実として

~~++++ 字で経験した文章の場合には、もっと線的に、文ごとに覚えてい ていて、一度に一ブロックずつを再現することができますが、点 てくれます。私はテクストを、音声としてはかたまりごとに覚え

れは恐ろしいことでしょう。 んなつながりが必要です。現在にしか生きられないとしたら、そ だ」という力があると、私はいつも思ってきました。私には、そ う、これで確実になった――誰々が、以前にここに確かにいたん 足をしっかり地につかせてくれる経験です。文章や音楽には「そ も人生があったのだという記録、資料をもつことは、すてきな、 てくれ、また未来という感覚を与えてもくれる。自分たち以前に になるのです。過去が本当にあったんだということを思い出させ な気持ちかな。それができるときには、居場所があるという感覚 気持ちになります。愛している誰かに、二、三年ぶりに会うよう 読んだ本のことを思い出すとき、私は本当に温かい、うれしい

の見ることに、光を当ててくれるから。それはすなわち、すでに いうように、解釈学的処理ではなく表面をスキャンすることとして 二つある。それはベンヤミンやド・マンのような省察的唯物論者が よりも読まれるものなのだ。「読まれる」という単語を選ぶ理由は、 ことだということ。写真すなわち「光の記述」は、見られるという らかにしてくれる。二声をとりあげよう。まず、見ることとは読む おいてすでに探究した、その写真的本性について、一定の真理を明 シュルターの談話は人間の知覚、デカルトが視覚をめぐる考察に

178

す」そのようにして、そんな理由によって、感覚による知覚は て、われわれの目に映る絵の類似によってではないことは明らかで まな部分の位置についてわれわれがもつ知識や意見によるのであっ なのであり、「われわれがかたちを判断するのはある物体のさまざ た何かはじつは私の心にある判断力によってのみ捉えられたもの」 私は判断します。したがって、私が自分の目で見ていると思ってい づく、あるいは実際に「再=見する」のだ。「それは人間であると の陰にはオートマトンが隠されているだけ」でしかないと、彼は気 だ。よく考えてみるならば、それは「(動く) 帽子や外套たちでそ [広場をよこぎる人々] への一 瞥(写真的な)がしめしているもの そ心のふるまい、身についてしまった習慣であり、デカルトがいう 誤った知覚は、誤読あるいは過剰な読みによって起こる。それこ

じょうに配列するのです。 脳の部分を、あたかもこれらの対象物が目の前にあるときとおな わち、ある種の鶴がかれらの脳を乱し、視覚に通常関わっている いものをしばしば見る、あるいは見ると信じてしまいます。すな 見る。だからこそ、狂人や眠っている著は、目の前にありもしな ではない。しかもそれは直接に見るのではなく、ただ脳によって ときとしてわれわれを抜きます。まず、見るのは魂であり、目

保持され形成された場面を、再訪しなくてはならなかった。こうし デカルトは写真的に「刻まれた」場面、つまり彼の「目のうしろに」 の非=判断的な、ほとんど文字どおりの考察をおこなうためには、 自分がたったいま見た、あるいは見たと思っている事物について

> ポストモダン論者とおなじく気づいていたと思われる。 が、その恣意性についてはデカルトもまた、以下のように記すとき、 かえれば記号の歴史=文化的産出と消費プロセスにあてはまるのだ つの意味は、エージェント的・解釈的・意味作用的プロセス、いい 「光にみちた」知覚に対応する。読むことの、より一般的なもう! た表象ないしは意味を少なくともテクノ=観念論的に一掃した、 【意味作用の地平」(メルロ=ポンティ) にうめこまれている遺ばれ

(……) われわれの心はイメージ以外にも多くのものによって

°27443 担な表面の上のさまざまな程度のレリーフや深みを表象している 常に不完全です、というのは版画はわれわれに対して、完全に平 町、人々、戦や台風すら、表すのです。(……) この類似すら非 れたインクのみによってできた版画が、われわれにむかって森林、 たは膨版において見ることができます。紙の上のあちこちにおか 事物に似ていない、ということによって決まります。これをあな 完整さというものは、しばしばそれがそうあってもいいほどには くとも認めなくてはなりません。(……) たしかに、イメージの で似なくてはならないことなどまったくないということを、少な いかなる場合においてもイメージがそれが表す事物にあらゆる点 れの脳の内部にイメージを送ってよこすのだと主張したければ、 望んで、われわれが感覚によって知覚する対象物が実際にわれわ してもし、既成の観念からの逸脱をできるかぎり少なくしたいと れらはそれらが意味する物といかなる意味でも似ていません。そ 刺激をうけることができます――たとえば記号や言葉であり、そ

と思ざえる。 て常報をとりだす行為は、まるでネガを現像するのとおなじことだ

レス・コギタンス(考える物)が自己像に到達することも保証され 的反復可能性が、そのようなものとして物質的に保証されたとき、 うたびに、私はいる、私とはその疑う物である」。この行為の写真 ものであり、空間的ではなく時間的なものなのだ。「私が何かを疑 デカルト的ゼロとは座標上に固定されたものではなくベクトル的な であり、イメージを捉えるための「跳躍」の行為を意味している。 かにいる小人の心に固定されているのではない。それ自体、可動的 (フルッサー)。デカルトの考察のゼロ地点は、コギトする私のどこ くさんのためらいの点、意志決定の点からできあがった懐疑なのだ」 のであるかぎりにおいて。(……) 写真行為の構造は量子的だ。た 行為だ、それが不特定多数の視点から現象に接近しようと試みるも ――以下の意味において。「写真という行為はへ現象学的懐疑〉の わたしの第二の論点。読むこととしての写真撮影は現象学的である この二次的な考察もまた、修正的事件として、写真的だ。それが

る。私は写真に撮られた、だから、私は存在する。

Hannah Villiger, Skulptural, 1993/4 (C-Print,

(DIOJEIOH

- ^



18

18

4 いまだデカルト主義――モダンへの退行

すらっ子の写真だ。 近代人デカルトという像は、あまりに若く早く亡くなった、いた

有名な部分――〈私〉と〈神〉――の一つで、デカルトはこう書 定される当の地図そのものを描きつづけている。「省祭」の二つの (盲目の地図なき領野の上を) さまよいながら、自分がその上で標 目、可動的な「単位」で、まるで行く先を見失った旅行者みたいに とわかるからです」。コギタンスとは一種の「べたべたした」結び ことのできないこの当惑させられる〈私〉より、はるかにはっきり が形成され、また感覚が調査する物体は、想像力において思い描く ―そして私はこう考えずにはいられません――私の思考の中に像 ままだと思ってきた。というのも「それはまだ姿を現しつづけます とができるものなのか? わたしはいつも、それは曖昧で不分明な もかくも「私」と呼ぶとして、それは他から切り離し位置づけるこ う? われわれは誰を指さしているのか? 「考える物」、それをと ュシム)。しかし、いったい誰のために、弔鐘が鳴っているのだろ 私たちはモダニズムの葬送の儀礼に何十年も立ち会ってきた」(ジ なら。「私たちがそれを知ろうが知るまいが、好もうが好むまいが、 観論の藁場に、われわれがハイデッガー流に埋葬しがちを彼のこと われはあまりによく知っている。独我論と二元論に恨ざした近代主 内向的、バトス的、ドグマ的観念論者のデカルトのことは、われ

カメラというモダンの発明は、「一瞬」へと枠づけられた時空の、 ない神の刻印にも似たそれ)の中を動きつづけ、移住をつづける。 そう)が、対象物の光が書いた現前(消すことも近づくこともでき う。太陽光に捕捉された魂(ソクラテス就の存在論の欲望を思い出 には見えない時間を、写真が盲目に刻み、保持するということだろ 在が見抜かれる)」(バルト)。これが薏味するのは、死すべき人間 クトゥムのあるところ、盲目の領野が創設される(あるいはその存 クスの回顧的な点的時間も、それとおなじことをするのだ。「プン あるいはより正確には、盲人を手先/主体として使うそのシンタッ 間的厚み」をも再建する(メルロ=ポンティ)。そしてまた写真も、 魂を。コギトは知覚経験の「物質的濃密さ」のみならず、その「時 った」を記している。つまり、「いずれにせよすでにそこにあった」 するというよりは」写真はかつてありいまもあるものの「それはあ したことを証言する」 (バルト)。とはいえ「廃棄されたものを再生 り手がかつて記したように、写真は「私が見るものがたしかに存在 性がありそうなので。いまは亡き、もう一人のデカルト主義者の語 へ私 )は、 畜目でありつづけるだろう。 奇妙にも、そのほうが可能 ーグ)にいまだ苦しんでいるポストモダンのデカルト主義者である ない。選択の余地があるなら、「現実なるものの危機」(グランドバ うけいれるだけで十分なのだからし。それは死なない。死ぬことは ては、人間の魂が肉体とともに死にはしないことを、信仰によって 写真の、捕捉する力を售じているわけだ。「われわれ信仰者にとっ を借りて与えられなくてはならない」ところで、こうしていまなお <私>(デカルトの分身?)は、「論証のための証拠が哲学の助け  $f_{12}$ 

安の確実なしるしなのではないだろうか?「そこでの私の目的は身が知覚する「魂の諸情念」こそが、人間の原初の動揺、感情的不死につつある人間の「自然」で文字どおりの痛切さをもって著者自在的に読み直してみよう、とわたしは提案した。けれども結局は、な精神の「反射」を、現象論的・自我論的にではなく身体論的・存れがモダニスト的に通俗化してしまうデカルトの自己省察、モダンなご協の主体性に対するポストモダンな批ポイル。そこでは、モダンな意識の主体性に対するポストモダンな批ポストーたとえ自分以外の人は納得させられないとしても。夢上してきた――たとえ自分以外の人は納得させられないとしても。妻で、ちたしはそのことを証明しようとしてきたいっない」といえる地点にまで達していなわれていらない」といえる地点にまで達していなったしはその」といえる地点にまで達していなってまでいくつかの重要な意味において、われま、こまでに述べようとしてきたいくつかの重要な意味において、われる、しに、たんにはモダンへを思考している。ところがわたしは、こ

どんな風に? なんという小説!」(バルト)。したら」ルネは「今日も生きているのかもしれない。だがどこで?したら」ルネは「今日も生きているのかもしれない。だがどこで?して具体化することを求める、ギャンプラーの決意だ。「ひょっとれる場所をいかにしてどこに探りあてるかという聞いがテクストと理が「無妖介的に」(ジャン=リュック・マリオン) べったりと現課は、時間にかかわりのない真理の可能性を求める、あるいは真は意は、意図せざる決定なのだ。「もしデカルトが写真を見たなられて感感、なまなましい現実感をおびた存在論の、あるいは存在論の「高的な刻みをうけた不活性状態を再現する。個々の写真ショットは点的な刻みをうけた不活性状態を再現する。個々の写真ショットは

空間のあいだの関係こそ、写真的時間(止め、待ち、面づりにする)ち、観察という事件と、観察の条件として位置を与えられる被観察賞)(自己意識)とへ純粋な延長)(身体の占有)の。両者、すなわる問題は、優越性ではなく隣接住の問題だ。内と外の。^純粋な実大変に密接に。ここにある問題、精神と身体の非同一性が指定す

#### <u>े त्ने हस</u>

いるため精神と身体は一種の単位を形成していることが証明され区別されるものであること、けれども大変に密接にむすびついて最後に、「第六省寮」においては、(……) 構神は身体と本当に

#### ଂ≁

いつでも、必ず裏であると、私はついに結論せざるをえないのでそれを述べるとき、あるいは私の心にそれが著想されたときにはずです。(……) この命題、へ私はある、私は存在する > は、私がごとかを納得させたというのであれば、私はたしかに存在したはいということになるのでしょうか? ちがいます。もし自分に何独し、人地も、心も、体もないことを。すると私もまた存在しななり、空も、大地も、心も、体もないことを。すると私もまた存在しなか。 けれども私は自分に納得させた、世界には何もないこと、がらめになっていて、それなしでは存在しえないものではないか。 けれども私になんないてでは存在しえないものではない いっここからどういう結論になるか。私とは身体や感覚にがんじいっここからどういて結論になるか。私とは身体や感覚にがんじいっここからどういく結論になるか。私となる程度は、何物かなす (Nunquice ergo)。 私は、少なくともなる程度は、何物かなをましべたようないのかもしれないのたり、きて、それなどう

写真家デカルトがやっている仕事は、そのエッジを研ぎすますこと 性とともに、自我論と存在論のきりむすぶ交差点に位置している。 と和解させられるか」ということだ。デカルトは彼のすべての間義 残る間いは、一主体をめぐるモダンな考え方を、いかにして存在論 ウが述べているとおり、視覚的=省祭的デカルト主義の遺産として ばデカルト派のスタイル」にむかう必要を強調するアラン・バディ 的に教物に、ありつづけるのか?「新しいスタイルの哲学、たとえ 「指向対象はつきまとう」(バルト)のだ。なぜ指向対象は、存在論 (無゠思考を考えようとする人に対してすら) 即座に「くっつく」。 ジカル」(幽霊=存在論)的であるほかはない。それは考える人に 察における存在論的衝動で、これはデリダ流にいえば「ホーントロ イメージを、迷れるものとはなんだろう? それこそデカルトの考 動きを可能にする。けれども、それならあらゆる思考、ショット、 ジタル化する。そしてそれにつづく計測行為が、思考の個別化への それを写真イメージは、点的時間のレトリックを使って時間的にデ けではない)ではなく、内ノ外の境界線という観念そのものであり、 「省察」でもその他の著作でもけっして一貫して維持されているわ 察を通じて明らかになってくるのは、精神と身体の差異(これは と並べようとしているだけだ。そのときモダンな主体にとって、考 それらのあいだの空間=時間的配置を、幾何学的・縦起的にきちん 精神を身体に優越させているわけではない。彼はただ両者を区別し、 さて、それでは、など)を記録する写真的思考者---は、けっして 者――考察のさまざまな転回点、ショット、プンクトゥム(しかし、 通じて、飲みこみ回収するものなのだ。以上のような思考を記した がいちどきに、フレームにおさめられた物質の避行的な一現像」を

短き、だ。 検討するだけではなく公的に試すことの必要、そして(2)人生の も、二つの理由に要約してくれている。(1)人生を、単に私的に ら。뽭かずにいることをわたしに禁じることを、デカルトは適切に ら、モダンな個人が「他の何にもまして」求めるべきものなのだか 述べているわけだ。そんな心の平静こそ、本論の分身にいわせるな ージョンを、やがては「心の平静」を得られるものと期待しながら、 うもまだ不明瞭みたいだ。けれどもわたしはともかくも一つのヴァ べきかを学ぶことにあった」。わたしが考えていることの絵は、ど そして読者たちの視点を通じて、私が将来こうした問題をどう扱う 十金な治療をおこなうことではなく、単にサンプルをさしだすこと、

ろうにといっていつか私を非難する理由を与えるほどには、自分 とを私が怠っていなければこれよりはるかによいものを残せただ 企図にかれらが貢献することができるかをかれらに理解させるこ んが、同時に私は私のあとにくる人々が、もしいかにすれば私の の関心を共有してくれるという期待を抱くことなど到底できませ くしてはおこなえない、無数の観察の必要のためです。人々が私 よ病感するようになっています。その遅れは、他人からの助けな 毎日、私は自己教育という私の企図が遅れていることをいよい

に対して不実でありたくもないのです。

- 心のなかのフレーム 見えない写真

**家本昌則** 

の脊年が写っている写真、最後に年齢不詳の男の写真。 に一人の少年が「随く笑っている」写真、ついて「おそろしく美貌」 太宰治「人間失格」冒頭に出てくる三枚の写真はどうだろう。始め のに、ある明確な〈イメージ〉が伝わってくるのである。たとえば、 は実際に眼に見える写真よりも喚起力の高いものがある。見えない は、絵柄を確かめようもない写真が数多く存在するが、そのなかに 写真は眼に見えて当たり前のものなのだろうか? 文章の中に

いまわしい、不吉なにおいのする写真であっだ。 火鉢に両手をかざしながら、自然に死んでいるような、まことに し、こんどは笑っていない。どんな表情も無い。謂わば、坐って 写真にハッキリ写っている)の片隅で、小さな火鉢に両手をかざ どく汚い部屋(部屋の壁が三箇所ほど崩れ落ちているのが、その の頃がわからない。頭はいくぶん白髪のようである。それが、ひ もう一葉の写真は、殷も奇怪なものである。まるでもう、とし

.08 ように思うというこの経験は、いったい何を意味しているのだろう そもそも、実際には見ることのできない写真を見る、あるいは見る うだと感じるとき、われわれはいったい何を見ているのだろう? てしまうのである。このように、語られた写真がほとんど見えるよ によって喚起された心のフレームのなかでは、一枚の写真に収まっ はないか。酷ろうとすればまるまる一冊の小説になるものが、文章 れる物語が凝結された、あるダイナミズムが確かに感じられるので かれる「どんな表情もない」男の写真には、この小説の中で展開さ ヘイメージン しか伝えていないと言えるだろうか。むしろここで描 いって、このへ見えない写真)が、不鮮明な、任意の、不確かな

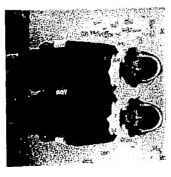
るような固定された〈イメージ〉は存在しない。しかし、だからと

もちろん、この文章は虚梯であり、そこには誰が見ても同じであ

い写真>について考えてみたい。言葉があるだけで写真がないとい ここでは主にフランス文学に例を求めながら、こうした〈見えな

185

184



訳者付記

オリジナル・テクストは同博士から直接に入手可能。

(www.lagrange.edu)宗教・哲学科助教授。群組な財法を含む本エッセーの キュー・リー博士は現在、アメリカ・ジョージア州のラグランジ大学

2961

アンコ・セイドィー レフッンン 肖像客画において、社は誰かの内にある沈潔を

U.N. allasofi .zniwT lecitrabl .zudrA anaiO

-W24C#

| 87 | ノルヴァウ・バイテーロ・ル | ヴィレム・フルッサーと第三のカタストロフィ空間の祈み、写真、風     |
|----|---------------|-------------------------------------|
| 76 | 野崎牧           | ロラン・バルトと写真による回心温安を満たす光              |
| 63 | 田田田           | ベンヤミンにおける写真のメタモルフォーゼ歴史の現像           |
| 51 | 管登次郎          | スーザン・ソンタグ「写真論」ノート「写真論」、平坦世界を破るための戦い |
| 34 | 田中純·野崎歓·畠山直乾  | 鼎談「そして写真はつづく」                       |
| 27 | スーザン・ソンタグ     | 写真――小さな大全                           |
| 12 | にあるものにむかって」   | 畠山直被インタビュー「世界のはじっこ                  |

第一部 写真に語りかける

まえがき(近藤耕人)

In memoriam Susan Sontag

| 185 | 酒冒之意             | 見えない写真――心のなかのフレーム                             |
|-----|------------------|-----------------------------------------------|
| 167 | カルト的省寮<br>キュー・リー | 不完全な、でも忘れることもできない、ある潜想をめぐる半戸し、うしデカルトが写真を見たなら」 |
| 158 |                  | 本質を汲み出す泉                                      |
|     |                  | 第3部(心のなかのフレーム                                 |
| 148 | レドント・アンドルー       | 反映するスクリーンについての省察プレーム・モビールと映画の時代               |
| 135 | 會石信乃             | 監視の現在+ウォーカー・エヴァンズの「超越」シュルレアリスムと写真についての覚護      |
| 128 | 星雄志さん            | パンテオン広場い番地「偉人ホテル」                             |
| 118 | 近藤耕人             | 写真と絵画に挟まれた物の光                                 |
| 106 | アンドレイ・コドレスク      | ウォーカー・エヴァンズのアメリカを読む                           |
| 96  | ふた」              | 港千尋インタビュー「ブラジルが写真を教えてく                        |

|     |                                                                                                                  | *                 |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| 226 | 旦敬介                                                                                                              | フアン・ルルフォの廃墟の中で    |
| 211 | 井上善幸                                                                                                             | サミュエル・ベケットと見えざるもの |
| 198 | マイケル・リチャードソン                                                                                                     | コレット・ペニョの麦情       |
|     | and the second |                   |

1

あとがき(管啓次郎)

他性――Dイメージ効果

¥

ンベミ・コ・イル

# 5005年2月28日 初版第1刷発行

# 編著の近藤耕人/管啓次郎

**蕃母●スーサン・ソンタダノ器山直哉/港千尊/トリン・T・ミン**バノ 堀江敏幸/田中純/野崎歓/ノルヴァウ・バイテーロ・ジュニア/アンドレイ・コドレスタ/展埜守之/檜石僧乃/ダドリー・アンドルー/キュー・リー/塚本昌則/マイケル・リチャードソン/井上舊幸/回谈介

カバー麥画**の**畠山直哉/River Series/Shadow #002 © 2002. 怒訂**の**下田法晴+大西裕二(s.f.d.)

### 発行者**0**佐藤今朝夫 発行所**0**株式会社国署刊行会 東京郡板橋区志村1-13-15 駆使番号=174-0056 靍話=03-5970-7421 ファクシミリ=03-5970-7427 http://www.kokusho.co.jp

印刷所**の**株式会社ショーエーグラフィックス 製本所**の**有限会社村上製本

ISBN4-336-04656-5 乱丁・落丁本はお取騙えします。

1960年生まれ。東京大学大学院総合文化研究科助教田中純(たなか じゅん)

#### ど。東京都住住。

致(1997年)、第44回地日雲栃黄(200-年)な、フ・フレス)がある。主な受救に第2回木村伊兵衛写真(メディアファクトリー)、「Linne Works」(アムズ・アーなど多説。人手しやすい写真染として、[Underground]術研究科体士課程垓了。写真家。国内外で展覧会、出版1058年将手県陸前前前由主社。就成大学大学院芸品山山には金融(はたけやま なおや)

て」(金米図雑賞、問)、「アメリカで」などがある。のまなどし」(以上、みすず番房)、小説に「火山に恐し「陽略としての病い・エイズとその陽略」[他客の苦郁へラディカルな批評家の地位を確認。[春黛論」(晶文社)、代表的な評論家、住家。[反解釈](らくま学芸文庫)で、代われ、ベンヤミン、そしてサイードに並ぶアメリカのスーポン・ソンタグ Susan Sanage (1933~2004)

## クレジオのアメリカ先住民論「歌の辞り」(同)。(世界の驚き)の高学」(言波後年に、(世界の驚き)の高学」(言波番店)。 我新の訳書はルトランド) 客員教授。晩祝のエッセー集は「チムニフォン球。2005年4月よりオークランド大学 (ニュージーーもららそ年ままれ。翻訳者、エッセイスト。比較薛学毕

#### 特勝次郎 (すが けいじろう)

#### 東論」(晶文註) などがある。

#### 征朝日新聞サンパウロ支局勤務。

ター)などの雑誌にブラジル各地の文化活動を招介。現訳来の傍ら「広告」(博報金)、「Diarki」(京都芸術センー975年生まれ。慶応義地大学環境情報学師卒業。 講天野由香(あまの ゆか)

#### 我自由大学主家。

はない場所」(岩弦笛店) など多数。2002年より奄学芸文庫)、「スポーツの汀」(紀伊國陸番店)、「ここでマネスク」(岩波現代文庫)、「クレオール主義」(ちくます月より東京外国跡大学大学院校授。署番に「荒野のロー9555年生また。人物学者、文化批評家。2005年く社職人、いまふく りゅうた)

#### デル社刊)にも序文を寄せている。

(原著はポルトガル誌で1963年、サンパクロ、ヘルー件ぶりに復刊されたフルッサーの処女作「書語と現実」年ポらし前年)サンパウロのアナブルーメ社から関上がたた動物」(サンパクロ、1997年)などがある。大学コミュニケーション・記号学祥大学院教授。著称にション学の博士も取得。現在、サンパクロ・カトリックションドロ州生主れ。ベルリン片出大学でコミュニケーノルヴァウ・パイテーロ・ジュニア Manual Baitello Je

#### クラブで」(東英社)など多数。

にウエルペック [素粒子] (筑摩酋房)、ガイイ「ある夜、貫謂」 (人文書院)、「香港映画の街角」 (青土社)、 釈 督授。 仏文学・映画論専攻。著書に「谷崎潤一郎と発国の10559年生まれ。東京大学大学院総合文化研究科助教野崎族 (のどき かん)

装書に「反写其論」(オシリス)、最新の非著に「失楽聞展、中平卓賜展などを企画。近現代美術史・写真史卑文。1963年生まれ。横浜美術館学芸員。同館で育木芯雄介石材けつくいし しの)

#### 精神1」(風書刊行会)など。

学の周続から」(人文書院)、エリー・フォール「彩雲の(みすず春房、共訳)、ジェイムズ・クリフォード「人類(みすず春房、共訳)、ジェイムズ・クリフォード「人類しど。最近の記書にジュリア・クリステヴァ「転首の光景]トリワリムを中心とするフランス(琵凰)文学、美術なしりららを年生まれ。白百合女子大学教授。専門はシュル見述中之(ほしの もりゆき)

(PPP Editions)ほか、炎所展のカクログ開炉多数。 Japanese Bax (Edition 7L), YI-NY: DAIDO MORIYAMA (炎術史)、アリゾナ大学にて修士登取得(写真史)。 Tae 10g-平生主れ。朝訳者。慶応義塾大学文学説を発来 山のG-平土また。 むかこ)

#### どを発送。

(20002年)、「ウェイクフィールド」(20004年)、「ガンインフィールド」(20004年) なれ、「ボヘミアのカサノヴァ」入れ、清防「血の侯爵夫人」・□」(赤塚若樹院、国書ナ州立大学来交子科教授。文芸誌Exquisite Corpsc子がのコメンテーターとしても人気がある。訪人、世解系。メリカに亡命、英語で移を書きはじめる。読人、世解系。マンドレイ・ゴドレスク、Andret Contescu

など。我新刊は「彩絵の戦い」(岩波書店)。 番に「遠心力」(白水社)、「記様」(講談社選書メチェ) 学能故様。写真兼に「瞬間の山」(インスクリプト)、著

~

 photography is, first of all, a way of seeing. It is not seeing itself.

2. It is the ineluctably "modern" way of seeing—prejudiced favor of projects of discovery and innovation.

3

3. This way of seeing, which now has a long history, shapes what we look for and are used to noticing in photographs.

それが楽しみなんです。

へんてこりんな文章が現れるかもしれない。

めて、何か今まで読んだこともないような、

ていったとき、それを並べるための文法も含

めの作業でしょうか。いつかその言葉を並べ

うのはそれを使える「語」として定緒するた

新しい言葉に。シリーズで繰り返し仕事を行

が、ほくにとってのボキャブラリーになる。

ました。ああいう風にしてできあがった写真

撮ったものですが、とても珍しい写真になり

の際に石灰石が飛び散る様子を至近距離から

4. The modern way of seeing is to see in fragments. It is felt that reality is essentially unlimited, and knowledge is open-ended. It follows that all boundaries, all unifying ideas have to be misleading, demagogic; at best, provisional; almost always, in the long run, untrue. To see reality in the light of certain unifying ideas has the undeniable advantage of giving shape and form to our experience. But it also—so the modern way of seeing instructs us—denies the infinite variety and complexity of the real. Thereby, it represses our energy, indeed our right, to remake what we wish to remake—our society, our selves. What is liberating, we are told, is to notice more and more.

5. In a modern society, images made by cameras are the principal access to realities of which we have no direct experience. And we are expected to receive and to register an unlimited number of images of what we don't directly experience. The camera defines for us what we allow to be "real" —and it continually pushes forward the boundary of the real. Photographers are particularly admired if they reveal hidden

がないくらい。のメタファーは写真の世界では牧挙にいとまのメタファーは写真の世界では牧挙にいとまにしろ「私」にしろ「書」にしる「君」にしる「君」にし、喩えはどうしても出てくる。「日記」い。でも、写真を撮っていると、文章を書く想力よりも行動力に直きが置かれることも多

現れる。も彼の写真になる」という理想の写真家像がも彼の写真になる」という理想の写真家像がしてゆくわけです。そうすると「何を撮ってたすってった。そうなくてに適用なてきた。そとは「文体」を身につけるととか、「日常」なんていうゆるいテーマを設けにするとか、白黒だけにするよう、「日常」なんていると思います。そういうバラバラな写真を見せる工夫を、人て、見せ方に困ります。それが普通でしょう。こんですが、そういうものはみんなバラバテ

の語彙を。たとえばはくの「Blast」は、発波リーをふやしたいということなんです。写真はやりたいことがあって、それはボキャブラたいになってしまいましたから。ただはくに作品をすべて並べたら、グループ展の会場みかもしれない。110011年の個展で、過去のほくはそういう意味では文を持ってない

27

3

photographs of the terrible cruelties and injustices that afflict most people in the world seem to be telling us—we who are privileged and relatively safe—that we should be aroused; that we should want something done to stop these horrors. And then there are photographs that seem to invite a different kind of attention. For this ongoing body of work, photography is not a species of social or moral agitation, meant to prod us to feel and to act, but an enterprise of notation. We watch, we take note, we acknowledge. This is a cooler way of looking. This is the way of looking we identify as art.

11. The work of some of the best socially engaged photographers is often reproached if it seems too much like art. And photography understood as art may incur a parallel reproachthat it deadens concern. It shows us events and situations and conflicts that we might deplore, and asks us to be detached. It may show us something truly horrifying, and be a test of what we can bear to look at, and are supposed to accept. Or, often-this is true of a good deal of the most brilliant contemporary photography—it simply invites us to stare at banality. To stare at banality and also to relish it, drawing on the very developed habits of irony that are affirmed by the surreal juxtapositions of photographs typical of sophisticated exhibitions and books.

12. Photography—the supreme form of travel, of tourism—is the principal modern means for enlarging the world. As a branch of art, photography's enterprise of world-enlargement tends to specialize in the subjects felt to be challenging, transgressive. The photograph may be telling us: this, too, exists. And that. And that. (And it is all "human.") But what are we to do with this knowledge—if indeed it is knowledge, about, say, the self, about abnormality, about ostracized or clandestine worlds?

> truths about themselves or less than fully reported social conflicts in societies both near and far from where the viewer lives.

6. In the modern way of knowing, there have to be images for something to become "real." Photographs identify events. Photographs confer importance on events and make them memorable. For a war, an atrocity, a pandemic, a so-called natural disaster to become a subject of large concern, it has to reach people through the various systems (from television and the internet to newspapers and magazines) that diffuse photographic images to millions.

7. In the modern way of seeing, reality is first of all appearance —which is always changing. A photograph records appearance. The record of photography is the record of change; of the destruction of the past. Being modern (and if we have the habit of looking at photographs we are, by definition, modern), we understand all identities to be constructions. The only irrefutable reality—and our best clue to identity—is how people appear.

8. A photograph is a fragment—a glimpse. We accumulate glimpses, fragments. All of us mentally stock hundreds of photographic images, subject to instant recall. All photographs aspire to the condition of being memorable— that is, unforgettable.

9. In the view that defines us as modern, there are an infinite number of details. Photographs are details. Therefore, photographs seem like life. To be modern is to live, entranced, by the savage autonomy of the detail.

<sup>10</sup>. To know is, first of all, to acknowledge. Recognition is the form of knowledge that is now identified with art. The

14. There is no final photograph.

スーポン・ソンタグ(管啓次郎=訳)

# SUSAN SONTAG

Copyright ©Susan Sontag 2003

モダンの土会では、カメラが生っこナメージまこと、自身が直よ、と。う多くのことに気づくようになることこそ自由をもたらすのださらには権利を、抑圧する。そして附かされるのだ、よりいっそ私たちの社会を、私たち自身を、作り直そうとするエネルギー、うしてそれは私たちが作り直したいと望んでいるもの、すなわちに救えるのだが――現実の無限の多様性と複雑さを否定する。そ否定しえない。しかしそれはまた――モダンな見方がそう私たち

自身についての真実を明らかにしたとき、あるいは写真を見る者は現実の境界線を、絶えずおしひろげてゆく。写真家は、写真家が認可することを、カメラが定義してくれるのだ――そしてそれとり記憶することを期待されている。これが「現実」だと私たちしてそれもに、直接に経験しない事物の無数のイメージを、うけ接に経験できないさまざまな現実に接近する主な手段となる。そ接に経験できないさまざまな現実に接近する主な手段となる。そ

- はない。 1 写真とは、まず、ある種の見方だ。それは見ることそれ自体で
- 革新という企図に価値をおく偏見を帯びている。 2 それは避けがたく「モダン」「近現代特有」な見方だ――発見と
- 型する。 めるもの、写真のうちに見出すことに慣れてしまったものを、這つ。 いまでは長い歴史をもっているこの見方が、私たちが写真に求
- つねに嘘であると。現実をなんらかの統一的観念によって見るこそれはさしあたってのものにすぎず、長い目で見れば、ほとんどデマゴジー的なものであるということになる。あるいはせいぜい、ってあらゆる境界、あらゆる統一的観念は、人を誤らせるもの、的に無限で、知識にも果てがない、と人々は感じている。したがみ モダンな見方とは断片によって見てゆくことだ。現実とは本質

<u>9</u>